
חוש הריח

 עבודה ראש חודש

מרחשון
בלבבי

 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון“
USA 605.313.6660 | ישראל 073.295.1245

נערך על ידי תלמיד

בס"ד



ג ב

© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור 
קונטרס 'אאלפך חכמה',
שכל שבוע עוסק בתיבה 

 אחרת.
המעוניין להצטרף לרשימת 
 התפוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל
bilvavi231@gmail.com

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

 ומקישים: כוכביןת ]*[ 
 סולמית ]#[ -< 

 >- ]113265811[  
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, 
ניתן ליצור קשר עם 

 מערכת 
 'בלבבין משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
ת.ד. 34192 ירושלים 

9134100 
bilvavi231@gmail.com

לקבלת העלון השבועי 
 בדוא"ל

 יש לשלוח בקשה לכתובת:
bilvavi231@gmail.com

לקבלת העלון השבועי



ראש          מרחשון           חודש

ג ב

הערת העורך 

מאמר זה נמסר כחלק מסדרת שיעורי ראש חודש, 
ובהמשכו סוגיה עמוקה ועדינה של הכניסה בדרך 
נשימות אל העולם הפנימי, יש להבין את הדברים 

מהחשש  בפועל  המעשה  אל  ההגעה  לפני  היטב 
הנצרכת  העדינות  את  להרוס  ומחשש  לסכנה 

לעבודה קדושה זו.

חשון – חוש הריח

בעזר ה’ אנו בתחילת חודש חשון, לאחר ימי אלול, 
רבה  הושענא  סוכות,  הכיפורים,  יום  השנה,  ראש 
ה’ להתבונן מעט, מהי  ננסה בעזר  ושמחת תורה. 
הצורה הנכונה להיכנס לחורף, הבא עלינו לטובה.

הכח  את  בו  יש  חשון  שחודש  מבארים  רבותינו 
שנקרא “חוש הריח” שבאדם. יש באדם ראייה, יש 
באדם שמיעה, יש באדם ריח, יש טעם, ויש מישוש 

ואילו חודש חשון מגלה את חוש הריח.

חשון – הריח שנשאר מימים נוראים

משאר  שונה  הרוח  שחוש  רבותינו  בדברי  מבואר 
החושים. האדם רואה את מה שנמצא, הוא שומע 
והוא  שנמצא,  מה  את  טועם  הוא  שנמצא,  קול 
ממשש את מה שנמצא, אבל חוש הריח ענינו, דבר 
שהיה נוכח והסתלק אך עדיין יתכן שהוא ישאיר 
ריח. היו כאן בשמים, לקחו את אותם בשמים, אבל 
הריח נבלע במקום. אפילו לאחר שנטלו את אותם 
הריח  את  להריח  יכול  עדיין  הריח  חוש  בשמים, 

שהיה ונשאר. 

השמיעה,  בחוש  להשתמש  יכלנו  השנה,  בראש 
של  זמן  הכיפורים,  ביום  שופר”.  קול  “לשמוע 

‘ימשמש  במעשים,  למשמש  יכלנו  תשובה, 
שהאדם  מנת  על  חז”ל,  שאומרים  כמו  במעשיו’ 
את  בידינו  נענענו  הסוכות  בחג  תשובה.  יעשה 
ברגלינו  רקדנו  תורה  ובשמחת   המינים,  ארבעת 
מה  חשון,  חודש  כשמגיע  אבל  לשמוח.  ברגליים 
חוש  לנו  נשאר  הנוראים?  הימים  מכל  לנו  נשאר 
של ריח, הריח של כל הימים הנוראים נמצא עדיין 

כאן איתנו. 

הריח  חוש  מהו  ולהבין  להתבונן  ה’  בעזר  ננסה 
יכולים  אנחנו  שמכוחו  בידינו,  השתא  שנמצא 

לפתוח ולגלות עולם פנימי עשיר מאוד.

זמן לב בכל יום

היסוד של כל העבודה הפנימית, ההכרה הפנימית 
ייחד  שהאדם  הוא  ה”אני”,  את  מכיר  שהאדם 
לעצמו בכל יום זמן של התבוננות, זמן של שקט, 
רק  מיוחד  והוא  כולו,  העולם  מכל  שמפונה  זמן 

לעולם הפנימי של נפשו. 

לתת  בס”ד  משתדלים  אנחנו  וחודש,  חודש  בכל 
לעבודה.  אחד  מהלך  עבודה,  צורת  אחת,  נקודה 
שכולם  כולם,  העבודות  בכל  השווה  הצד  אבל 

בנויים להכיר את העולם פנימי. לא לחיות רק מה 
את  לחיות  אלא  בשטחיות,  בחיצוניות,  שנמצא 
הפנים, לחיות את הלב, לחיות את העומק. הדרך 
שהאדם  ע”י  רק  היא  עומק,  ולחיות  פנים  לחיות 

מייחד לעצמו זמן שהוא מפנה לעולמו הפנימי. 

נפשו  את  להכיר  זמן  לעצמו  מייחד  שלא  מי 
והדקים  יותר  העומקים  הרובדים  את  ולהמכיר 
יותר שבנפשו - לא יכול אפילו להבין את הסוגיות 



ה ד

בלבבי משכן אבנה

שהם  חודש,  ראש  במאמרי  עוסקים  אנו  שבהם 
סוגייות של עולם העבודה. זה לא שהוא מבין ולא 
עושה. אלא הוא אפילו לא יכול לנסות להבין את 

הדברים.

על מנת שיובנו הדברים, יש לייחד זמן של שקט, 
של התבוננות, של העמקה, של חיים של לב. הרי 

א	 ברכות מג ע”ב: אָמַר רַב זוּטְרָא בַּר טוֹבִיָּה אָמַר רַב: מִנַּיִן שֶׁמְּבָרְכִין עַל הָרֵיחַ? — שֶׁנֶּאֱמַר: ״כֹּל הַנְּשָׁמָה 

תְּהַלֵּל יָהּ״. אֵיזֶהוּ דָּבָר שֶׁהַנְּשָׁמָה נֶהֱנֵית מִמֶּנּוּ וְאֵין הַגּוּף נֶהֱנֶה מִמֶּנּוּ? — הֱוֵי אוֹמֵר: זֶה הָרֵיחַ.
ב	 עיין שער הכוונות דרושי שבת עניין הג’ סעודות: ואח”כ תקח בידך שתי אגודות הדס, וכמו שאמרו רז”ל 

במסכת שבת פרק במה מדליקין על ההוא גברא דרהיט ובידיה תרין מדאני אסא וראהו רשב”י ור”א בנו 
בצאתם מן המערה ואמרו חזי כמה ישראל זהירין במצות כו’. וקחם בין שתי ידיך ימנית ושמאלית ותחברם 

יחד ותברך עליהם “בורא עצי בשמים” ואח”כ תריח בהם. עכל”ק וישנם מקורות רבים.
ג	 עיין נפש החיים )שער א’ פרק ז’( בעניין הנשמה, ויש ללמוד ממנו לכאן: כן הענין שכל נטיית הכחות 

והעולמות וסדרי המרכבה, תקונם ובנינם והריסות’ ח”ו הוא רק כפי ענין התעוררת ממעשי האדם למטה. 
ומטעם שהוא כלול ומשוכלל במספר פרטי כחותיו וסדריהם עפ”י סדרי השתלשלות והתקשרות הכחות 

והעולמות עליונים ותחתונים כולם.

ייאמר  שהוא  לא  הוא  שנאמר  מה  של  התכלית 
וישמע, אלא התכלית של מה שנאמר הוא שהוא 
לכן,  פנימי.  עולם  ולגלות  לפתוח  למעשה  יסייע 
זמן  לעצמו  ואחת  אחד  כל  לייחד  למעשה  צריך 
חיים  צורת  ולגלות  מהעולם,  נפשו  את  לבודד 

פנימית. 

חוש הריח – הכלי להיכנס אל עולם הפנימי של הנשמה

שלא  מה  את  להרגיש  לאדם  מאפשר  הריח  חוש 
האדם  הריח  חוש  מכח  בחיצוניות.  ונראה  ניכר 
נשמה  לו  שיש  מי  כל  פנימי.  לעולם  לבקוע  יכול 
יכול  החומר,  בעולם  לגמרי  טבוע  ואינו  באפו, 
להבחין שיש לו בנפשו קול פנימי, תביעה פנימית, 
שתובעת ממנו לנסות לחיות עולם פנימי. אבל את 
העולם הזה לא רואים, את העולם הזה לא שומעים 
למשש,  אפשר  אי  הזה  העולם  את  כלל,  דרך  על 
אלא הוא בבחינת חוש הריח הנותן לאדם להרגיש 
ניתן  ועדיין   - והסתלק  היה  כבר  דבר שגם שהוא 

להרגיש אותו. 

חוש  ‘איזהו  אותנו  מלמדים  הקדושים  חז"ל 
מדוע  הריח’א.  חוש  ממנו?  נהנית  שהנשמה 
נותן  הריח  חוש  כי  הריח?  מחוש  נהנית  הנשמה 
שהגשמיות  רוחני  לעולם  להיכנס  האפשרות  את 
לחיות  האפשרות  את  נותן  הוא  בו.  דבקה  לא 
בעולם פנימי שהממשות של החומר אינה מתגלה 
של  למציאות  אותו  ומשפילה  מורידה  ואיננה  בו 
הפנימי  העולם  את  לגלות  שנוכל  מנת  על  חומר. 
שלנו, את החיים הפנימיים שלנו - מכח חוש הריח 

נוכל לפתוח את העולם הפנימי.

החיצוניות והפנימיות של חוש הריח

תפיסה  של  אופן  יש  עצמו  הריח  בחוש  גם  אמנם 
חיצונית, ואופן של תפיסה פנימית. 

התפיסה החיצונית של חוש הריח שבה השתמשו 
כגון  קדושים,  חפצים  להריח  הייתה  רבותינו 
להריח הדסיםב וכדו’, אמנם, יש להבין מהי המהות 

הפנימית של חוש הריח? 

אמנם  רוחניות,  יש  בשורשו  שבבריאה,  דבר  כל 
הרוחני  השורש  גשמיותג.  ונעשה  התגשם  הוא 
שלו, על אף שהוא לא נגלה, נעשה ממנו גשמיות. 
וכבר  שהיה  הדבר  את  להריח  יכול  הריח  חוש 



ראש          מרחשון           חודש

ה ד

הוא  העיניים  לנגד  שנראה  דבר  כל  אם  נסתלק. 
גשמי – לעומתו חוש הריח מרגיש את הכח הרוחני 
שנמצא בתוכו. חוש הריח מכניס את האדם לעולם 

ד	 ועיין ‘דע את דמיונך’ באריכות, והמתבאר בחסרון שיטת אומות העולם ובדרכם לבנות ע”ג חלקי מושגים 

נכונים אבל השיטה אינה בנויה כקומה שלימה. וכן מתבאר החסרון הפרקטי שבשיטה  בעבור יהודי שאין 
תאימות למבנה שורש נפשו הבהמית הפרטית.

פנימי, אם הדבר בחוץ נראה כגשמיות חוש הריח 
מגלה את פנימיותו. 

כח הנשימה – הקדמה לתרגול מעשי

אחד  כח  בחוטם:  מתגלים  חלקים  שני  בכללות, 
שמתגלה הוא חוש הריח, והכח השני הוא הכח של 

הנשימה. 

חז"ל הקדושים מלמדים אותנו, ‘כל הנשמה תהלל 
יה’, שהאדם צריך להלל את הקב”ה על כל נשימה 
ונשימה. אם-כן עליו להרגיש כל נשימה ונשימה. 
אם הוא לא מרגיש בחוש כל נשימה ונשימה, איך 
לאחר  ונשימה?  נשימה  כל  על  יודה  שהוא  יתכן 
מודה  לא  הוא  אבל  יודה,  הוא  יחד  נשימות  עשר 
תתקיים  זו  מדריגה  א”כ  ונשימה.  נשימה  כל  על 
יוכל  וע”י  ונשימה,  רק באדם שמרגיש כל נשימה 

להודות על כל נשימה ונשימה. 

ונשימה?  נשימה  כל  להרגיש  יכול  האדם  כיצד 
יושב  אותו,  ומפנה  זמן  לעצמו  לוקח  הוא  כאשר 
את  שם  הוא  עצמית,  רגיעה  מתוך  ונושם,  בשקט 
לאט  לאט  ולהקשיב  נשימתו,  את  להרגיש  ליבו 
לנשימות - הוא מרגיש כל נשימה ונשימה וחושב 
עליה. אם האדם טרוד, הן במחשבתו וק”ו במעשיו, 
בוודאי שהוא לא יכול להרגיש כל נשימה ונשימה, 
אבל כשהאדם מפנה לעצמו זמן, אפילו חמש דקות 
ביום, אפילו שלוש דקות ביום, והוא מנסה להיות 
רק  לא   - נושם  שהוא  ונשימה  נשימה  לכל  מודע 
שהוא יידע שהוא נושם, אלא הוא יתחיל להרגיש 

פנימיות בתוך כל נשימה ונשימה.

כל זמן שהאדם לא מפנה לעצמו זמן לישב בשקט 
ולהתבונן ולהרגיש את נשימותיו, אז הוא מסתכל 

יכול  הוא  מהתנועות.  אחת  כאל  הנשימות  על 
הוא  רגליו,  את  להזיז  יכול  הוא  ידיו,  את  להזיז 
יכול להניע את עיניו, והוא יכול לנענע את ראשו, 
לנשום.  גם  יכול  שהוא  סובר  הוא  משקל  ובאותו 
שקט,  של  זמן  לעצמו  מייחד  האדם  כאשר  אבל 
כמו שנתבאר בראשית הדברים, והוא יושב ונושם 
מתוך רוגע ומתוך שלווה, ומתבונן בנשימתו - הוא 

יגלה שיש פנימיות בכל נשימה ונשימה. 

ישנם הרבה בני אדם, ובפרט בדור האחרון שלקחו 
מדברי חכמי אומות העולם, ומשתמשים בנשימות 
ועל  שבגוף,  השליליים  הרעלים  את  לפלוט  כדרך 
רעננים.  חדשים  כוחות  הגוף  לתוך  לקלוט  מנת 
למדו  רבותינו  הנשימה.  של  החיצוניות  זה  אבל 
אותנו פנים הרבה יותר פנימיות בעולם הנשימה. 
כשאנחנו מדברים שהאדם ישב בהשקטה וינשום 
לדרך  חלילה  כוונתנו  אין  נשימתו,  את  וירגיש 
שסללו  בדרך  אלא  העולם,  אומות  מחכמי  שבאה 

רבותינו ולימדו אותה לדורותד. 

כח  את  מעורר  הוא   – ונושם  יושב  האדם  כאשר 
הנשימה שהוא בעצם מציאות החיים ‘ויפח באפיו 
מונח  שם  לחיה’-  לנפש  האדם  ויהי  חיים,  נשמת 
שקט  מתוך  נושם  האדם  כאשר  החיים.  מקור 
מתחיל  הוא  לנשימותיו,  עמוקה  הקשבה  ומתוך 
לכל  ופנימית,  אחרת  תפיסה  ולהרגיש  להכיר 

המציאות שנקראת חיים.

שומע,  האדם  רואה,  האדם  הדברים.  את  נסביר 



ז ו

בלבבי משכן אבנה

כל  דברים.  הרבה  עוד  עושה  האדם  מדבר,  האדם 
שהאדם  בכך  נעוץ  שבבריאה  הקלקולים  שורש 
המעשים  רוב  מבוראו.  ורחוק  מעצמו  רחוק 
כשהם  האדם  אצל  נעשים  בעולם  שנעשים 
וק”ו מהקב”ה. כאשר האדם  רחוקים ממנו עצמו, 
הקשבה  מתוך  עמוקות,  נשימות  לנשום  מתרגל 
פנימית לנשימותיו, הוא צריך להכניס את הנשימה 
למקום העמוק ביותר בתוכו, ולפלוט את הנשימה 
שאליו  עמוק  מקום  מאותו  לתוכו,  הכניס  שהוא 
הוא הגיע. לאט לאט, האדם מתחדד להיכנס עוד 

פנים, עוד פנים, ועוד פנים.

נעשה  העניין  דבר,  ממשש  האדם  כאשר 
הוא   - דבר  מריח  הוא  כאשר  אבל  בחיצוניותה. 
מריח אותו עמוק אל תוכו. זהו כח נפלא עד למאוד 
הגשמית,  הפעולה  אמנם  לבריותיו.  הקב”ה  שנתן 
שהנשמה  חוש  זהו  אבל  ונושף,  נושם  שהאדם 
נהנית ממנו, ומתגלה בו כח המסוגל לבקוע לתוך 
ליישב  עצמו  את  שמרגיל  מי  עמוק.  יותר  האדם 
בשקט ולנשום נשימות עמוקות, - זה פותח בפניו 
יותר עמוקים  גדול מאוד להיכנס למקומות  פתח 

בנפש. 

היא  וכידוע,  שהוזכר  כמו  האדם  של  העבודה 
להיכנס לעולם פנימי, לחיות חיי פנים, לחיות חיי 
שהקב”ה  הנשימה  כח  הנשמה.  עומק  לחיות  לב, 
שדרכו  הנפלאים  מהכוחות  אחד  הוא  לאדם  נתן 

האדם יכול להגיע לשם. 

ה	 במאמר חודש תשרי התבאר באריכות עניין חוש המישוש וגודל חשיבותו, הוא נעשה באופן פנימי, 

המתבאר כאן עוסק במישוש חיצוני. עוד יש לשים לב לכך שחוש המישוש פועל באופן של מבחוץ לבפנים, 
כך שחוש המישוש מתעורר מפעולה חיצונית, ואילו ההרחה עניינה הכנסה פנימה אל תוך האדם ופעולת 

החוש נעשית מבפנים.
ו	 בספר שאל לבי התבארה אחת מהדרכים לברר איזו חוש שייך בעיקר לכל אדם, תמצית הדברים הוא 

שיש לאדם לשים לב כיצד לרוב הוא משתמש בשפה עצמה ובמילים שהוא בוחר, כגון יש האומר תדיר: 
“שמע ידיד” או “אני שומע” והוא אדם הקשור בחוש השמיעה, ויש האומר תדיר: “ראה ידידי” או “אני רואה 

ש..” והוא אדם הקשור בחוש השמיעה, ויש האומר: “אני מרגיש שאתה” או “מרגיש לי ש...” והוא הקשור 
בחוש המישוש והדוגמאות רבות מאד. השייך לחוש הריח יכול לידע זאת ע”י הקשבה לאופן דיבורו וממנו 

להסיק אם יש לו שייכות כלשהי לעניין קדוש זה )ובכללות הנוטה לפנימיות ימצא את עצמו חושב והוגה 
באופן של חוש הריח המשיג את שאינו כאן ואת סוד הדבר באופן טבעי(.

תורה  תלמוד  הוא  העיקר  גברים,  שאצל  כמובן 
מצוות  בקיום  הוא  העיקר  ובנשים  מצוות,  וקיום 
עבודה  יש  שבכולם  הוא,  השווה  אבל  צניעות, 
הוא  כן  שע”י  האדם,  של  מידותיו  על  אמיתית 
וכך  המבדיל,  המסך  את  ומסיר  לבבו  את  מטהר 

יכול להיכנס לפנימיות הלב. 

האדם  אם  אבל  בגוף,  נעשית  זו  עבודה  בהתחלה 
ריכוז  עם  פנימית,  הקשבה  עם  נשימה  מתרגל 
שהוא  יחוש  האדם  ומדויקת,  דקה  וחדירה  עמוק 
הכיר  לא  מעולם  אשר  עמוקים  למקומות  נכנס 

בתוך עצמו.

לכל  שוות  אינן  אשר  ה’  בעבודת  עצות  ישנם 
נפש. יש בני אדם שיותר נוטים לעבודה שהזכרנו 
לאותה  נוטים  שפחותו  אדם  בני  ויש  השתא, 
זו - העבודה  עבודה. אבל לאלו שנוטים לעבודה 
הזאת יכולה להיות עבורם פתח גדול מאוד מאוד, 
על מנת להיכנס לעולם הפנימי שבתוך עצמו. זוהי 
הגשמי  מהמקום  שמתחילה  עבודה  של  התחלה 
העמוק  הגשמי  למקום  נכנסת  לאט  ולאט  ממש, 
העמוק  למקום  נכנסת  לאט  ולאט  שבלב,  יותר 
ביותר הרוחני שבאדם. זה כח נפלא שנקרא “רוח 

חיים”, הבוקע להרוח שבלב.



ראש          מרחשון           חודש

ז ו

אזהרה

ז	 הקדמה בלשון פנימיות להבין עומק הדברים המתבארים: חמשת חלקי הנשמה הם: נפש, רוח, נשמה, 

חיה ויחידה. האור המחיה את האדם הוא ה’חיה’)לשון חיות(, אך האויר )‘אור’ ועוד אות ‘י’ הוא ‘אויר’( הוא 
בחיצוניות החיה, דהיינו פנימיות חיה –’אור’, חיצוניות חיה – ‘אויר’. בפנימיות החיה אין לאדם נגיעה, אך 

בחיצוניות יש לאדם נגיעה והוא ע”י בחירתו בלהכניס אוויר או להוציאו באופן מודע, והעניין שהדבר נעשה 
מאליו הוא מצד שאור החיה שהוא מקיף בוקע עד חצי דופן הכלי, כך שיש בו גם בחינה הנשלטת ע”י 

האדם וגם הוא נעשה מעצמו. והמהלך המתבאר הינו הדרך להיכנס מחיצוניות החיה לתוך פנימיות החיה ע”י 
הנשימות שלאדם יש מגע בהן.

ח	 מודעות עניינה היכולת להתבונן מהצד, בפעולה זו האדם לא נושם באופן שקורה מאליו, אלא שהוא שם 

את ליבו ומחשבתו על עניין הנשימות שהוא מבצע.
ט	 דע, שהמהלך המובא כאן וככל המהלכים הפנימיים, הם כזרעי פרח המתחילים לגדול, כל קפיצה 

במדרגה שאינה מיוסדת דומה לכך שהאדם משקה את אותו הפרח ששתל בגל של מים ובכך הוא הורס 
אותו ואת השתילה שלו.

ולהזהיר,  להדגיש  צריך  ראשית,  הזו,  העבודה 
במתינות  דעת,  יישוב  מתוך  להעשות  צריכה 
לנשום  ינסה  האדם  אם  הניתן.  ככל  ובהדרגה 
הרבה מאוד ולהחדיר את זה עמוק מאוד אל תוכו, 
בגשמיות,  לסכנה  ושלום  חס  להגיע  יכול  הוא 
שייעשה  צריך  המהלך  כל  ברוחניות.  לסכנה  וגם 

לא מתוך  נעימות,  רוגע, מתוך  מתוך שקט, מתוך 
לחץ ורצון לפגוע פנימה. אין צורך להפעיל תוקף 
והתלהטות, אלא דייקא מתוך שלווה ורצון שקט, 
מוכרחות,  והזהירות  המתינות  וחודר.  דק,  עמוק, 
הזה  במהלך  תקלה  לידי  לבוא  והאפשרות  מאחר 

קרובה מאוד!

שלב ראשון – נשימה מודעתז

יש  הניתן,  ככל  רוגע  ומתוך  שליו  במקום  כאמור, 
לנשום ולהיות מודעח לנשימותיו, לא לפעול שום 
ללא   – לרגיל  מעבר  בנשימות  מחודשת  פעולהט 
מודע  להיות  רק  אלא  בכח.  הוצאה  או  הכנסה 

בכל  לשבת  ראשון:  שלב  זהו  הרגילות.  לנשימות 
יום כמה דקות לנשום כרגיל, ולהיות מודע לאותם 

נשימות. 

שלב שני – נשימה עמוקה

לנשימות  שלו  שהמודעות  מרגיש  כשהאדם 
באה  )המודעות  טבעית  להיות  הפכה  הרגילות 
אלא  הדבר  את  לעורר  צריך  שהוא  ולא  מעצמה(, 
להכנס  יכול  לנשימותיו,  מודע  הוא  טבעי  באופן 
יותר  מעט  לנשום  להתחיל  לנסות  הבא:  למהלך 
אחד  בעומק  לנשום  הראשונה,  בפעם  עמוק. 
וכמה פעמים. לאחר  ולחזור על אותו עומק כמה 
הפך  כבר  וזה  מסוים,  לעומק  שהגיעו  שמרגישים 
להיות טבעי ולא עם מאמץ, מנסים להתאמץ עוד 

מעט ולנשום למקום יותר עמוק. 

כמה  עד  הזה  התהליך  על  לחזור  צריך  פעם,  עוד 
למקום  שמגיעים  עד  פעם,  ועוד  פעם  עוד  שהוא 
שהוא בלי מאמץ. לא לנסות לנשום למקום עמוק 
יותר, רק ללכת בהדרגה איטית מאוד, לנשום יותר 
מקום  לאותו  שהגענו  לראות  לאט,  ולאט  עמוק, 

ואין בו מאמץ. 



ט ח

בלבבי משכן אבנה

שלב שלישי – פתח לעולם חדש

י	 שהרי האדם ככל שרואה דבר מחדש בעולם מכל אופני הרכבה חילוק חיבור ופירוק מענייני העולם, יודע 

מתוך כך להכיר תודה על שזכה לראות מגדולתו של הבורא אשר ברא ‘יש’ מ’אין’, רק שמאותו ה’יש’ נעשה 
הרכה ופירוק וחיבור וחילוק הדבר. כן האדם המכיר את עצמו בא להילול ה’ ית’ ע”י הכרת עצמו )ואמנם יש 

חלוקה בהכרה הבאה מחפצי העולם להכרה עצמית ואין כאן מקומו(.
יא	 דברה”י א’ פרק כח פס’ ט

יב	 משלי כג פס’ כו

יג	 ראה ספר בטוב ירושלים חלק ‘דרכי השגה’ המביא ליקוט דברי רבותינו בדרך להשיג בכל אחת 

מהדרכים הנ”ל.

כאשר האדם בקע למקום יותר עמוק, חייב להיות, 
לאט  שלאט  רגע,  באותו  יהיה  לא  זה  אם  אפילו 
עצמו.  בתוך  יותר  עמוק  מקום  יכיר  הוא  פתאום 
זה לא רק שהוא נושם למקום יותר עמוק. אם הוא 
נשם נשימה אמיתית פנימית של עצמו אל תוכו, 
הרי זה כאדם שנכנס לחדר חדש, אז הוא רואה מה 
שיש בתוכו. כך כאשר האדם נושם למקום עמוק, 
יודע בהכרח שהוא יתחיל להכיר מקום עמוק יותר 
יותר  עמוק  מקום  מכיר  לא  הוא  אם  עצמו.  בתוך 
בתוך עצמו, כנראה שהנשימות שלו היו מן השפה 

ולחוץ ולא עם פנימיותו. 

“’כל  זה בעומק אמרו חז”ל מה שהוזכר לעיל  על 
הנשמה תהלל יה’ – ‘על כל נשימה ונשימה’”. אין 
כוונת המאמר שכל נשימה שווה לנשימה שקדמה 
לה, והוא מהלל לקב”ה עוד פעם ועוד פעם אותו 
דבר. אלא שכל נשימה חדשה נוגעת במקום עמוק 
יותר, והיא מגלה אצלו הכרה פנימית יותר בעצמו, 
כל  על  לקב”ה  חדש  הילול  בתוכו  מוליד  ולכן  

נשימה ונשימהי. 

אצל  לפתוח  צריכה  יותר  עמוק  ממקום  הנשימה 
של  יותר  גדול  לרוחב  פתח,  חלון,  צוהר,  האדם 
הרגשות והכרות, מחמת שהוא הגיע למקום פנימי 

בהדרגה,  הדברים  את  לעשות  צריך  לכן  יותר. 
שדעתו  מנת  על  פעמים  מאוד  הרבה  ולחזור 
תתיישב שם, ואז הוא מתחיל לפעול עם הלב שלו 

ממקום עמוק יותר.

'כי כל לבבות דורש הויה’יא. הקב”ה מבקש, ‘תנה 
בני ליבך לי’יב. כל אדם ואדם, והמקום העמוק בלב 
שגילה, זהו הלב שהוא יכול לתת לקב”ה. “תנה בני 
נשם  שהוא  בעומק  מקום  אותו  כלומר  לי”  ליבך 
הוא  הגיע,  שלשם  בלב  העמוק  המקום  תוכו,  אל 
שמכוחו  להתפלל,  יכול  הוא  שמכוחו  לב  העומק 
הוא יכול להיטיב לזולתו, ומכוחו הוא יכול לפעול 

את כל פעולותיו ולתתו לבורא ית’.

יש דרכים רבות איך להגיע לפנימיות הלב, לעומק 
תיקון  ע”י  תפילה,  ע”י  התורה,  עמל  ע”י   - הלב 
הדרכים  מן  אחת  אבל  דרכיםיג.  ועוד  המידות,  
לנשום  הנפש  את  להרגיל  שהתבאר,  כמו  היא 
עמוק ולהגיע לאותו מקום פנימי, ולאחר מכן את 
הפעולות שהוא פועל עם הלב הוא פועל מעומק 
עצמו  את  שירגיל  מי  מהנשימה.  הגיע  הוא  אליו 
מתוך  לפעול  מכן  ולאחר  עומק  מאותו  לנשום 
פנים  חדשות  פנים  מקבלים  חייו  כל  עומק,  אותו 

של פעולה מעומק הלב.

שלב רביעי – להרגיש  את עצמי

אף  על  העבודה,  של  ההמשך  את  לצייר  יותר. ננסה  ונעלם  יותר  דק  יותר  פנימי  הוא  זה  שעניין 



ראש          מרחשון           חודש

ט ח

למקום  הגיע  דרכו  לפי  ואחת  אחד  שכל  לאחר 

העמוק יותר ויותר, האדם צריך לבקוע לאט לאט, 

עד שהוא מרגיש שהוא הגיע לעצם ה”אני” העמוק 

נושם עמוק עמוק עד  ביותר שנמצא בתוכו. הוא 

עצם האני שלו. שם הנשימה שלו נוגעת בעצמיות 

של האני, והיא הביאה אותו למקום הפנימי ביותר 

שנמצא בתוכו. 

של  כזו  לצורה  נשימה,  של  כזה  למקום  להגיע 

הדרגה,  של  עבודה  הרבה  להקדים  צריך  נשימה, 

יד	 פשט הדברים, ככל שהאדם תופס את עצמו בתפיסת נשמה ולא בתפיסת גוף אז התרגולים המדוברים 

מתחברים בנקיות יותר, שהרי גוף התפוס בנפש הבהמית עליו לא רק להסיר את המסכים הרגילים שיש 
לנברא אלא גם להסיר את המידות הרעות המסיטות אותו מהשגת עדינות זאת בנפש. על אף שבכח תרגול 
ועבודה זו אף לשבר הנפש הבהמית, ע”מ שהדבר יהיה בקביעות ובאופן בנוי בנפש, יש לעבוד על הדברים 

מתוך קדושה וטהרה.  
טו	 עיין עוד “דע את גאולתך” פרק ט’ “כח ההוויה” המבאר את נקודת ההיות הפנימי באופן של עבודה, 

ולמד משם את המושג בכללות. 
טז	 הנשימה העמוקה המתוארת כאן היא שונה מזו שנזכרה בסעיפים קודמים, זוהי נשימה של כלות הנפש 

והיא העמוקה והדקה מכולם והיא המסוכנת מכולם, בספר “סולם העלייה” מבאר הרב אבולעפיה שאין 
להאריך יותר מידי ולהישאר הרבה בעולמות העליונים מפני הסכנה. ויש האומרים )הרימ”מ( שאם שהה עד 
כלות הנפש ממש ומוצא את עצמו נופל על הרצפה וכדומה זהו סימן טוב המורה שהגוף אכן מזדכך כראוי 

אך אין לעשות כן לכתחילה.
יז	 יש לשים לב לחילוק שבין המדרגה המתבארת כאן לשאר המדריגות, זוהי מדרגה עמוקה יותר אף 

ממדרגת היחידה, )וראה ספר המאמרים תרצ”ו עמוד 56 להרי”צ: ׳הנה מקיף דיחידה הוא ג”כ רק בחינת 
שם בלבד, והיינו נר”ן ח”י כולם הם רק שמות שבנשמה, אבל עצם הנשמה היא למעלה גם מבחינת 

היחידה’(. עצם הנשמה היא ניצוץ הבורא, והוא המתלבש בניצוץ הנברא שהיא היחידה. מההבדלים שבין 
התקשרות היחידה לקב”ה, ובין התקשרות עצם הנשמה לקב”ה: בבחינת היחידה, עדיין מורגש שהאדם הוא 
מציאות נפרדת מהקב”ה, ולכן עליו לעשות תנועה כלשהיא ולפעול על עצמו להתבטל לקב”ה. לעומת זאת 
בעצם הנשמה מורגש שאין לאדם כל מציאות, ולכן הוא מאוחד עם הקב”ה בתכלית, גם מבלי שיעשה כל 
פעולה. וכוונת עבודה זו היא לחדור למקום המנוחה שמעל למקום התנועה. וראה בהרחבה רבה “דע את 

נשמתך” פרק יז’ עד סופו בביאור הדבר כעבודה הפורצת לנקודת ה’אין תנועה’.

רוגע  מתוך  אבל  עמל,  הרבה  התלמדות,  הרבה 

הרבה  עם  להיעשות  העבודה  על  בעיקר  ושלוה. 

יותר,  פתוח  הלב  שאז  קדושהיד,  והרבה  טהרה 

יותר,  ויותר קל להגיע לתוכו. ככל שהאדם טהור 

נקי יותר וקדוש יותר, אז הלב שלו הוא יותר רך, 

הנשימות  ואז  אבן”,  “לב  ופחות  בשר”  “לב  יותר 

למקום  ולחדור  לבקוע  קל  יותר  טבעי  באופן 

העמוק ביותר בתוכוטו.

שלב חמישי – גילוי הבורא 

נצעד שלב נוסף, גם כאן העניין מאוד מאוד עמוק 

ודק. השלב הנוסף הוא לנשום עוד יותר עמוקטז 

ולהגיע למציאותו ית’, שנאמר בה ‘ושכנתי בתוכם’ 

- ‘בתוכו’ לא נאמר אלא ‘בתוכם’, בתוך ליבו של כל 

אחד ואחד. שם האדם מגיע למקום שימה העמוק 

דנפח  ‘מאן  חיים’,  נשמת  באפיו  ‘ויפח  של  ביותר 

הנפיחה  עומק  אל  מגיע  וכשהאדם  נפח’,  מדיליה 

שנפח בו הקב”ה, הוא נוגע בגילוי הקב”ה שנמצא 

בלבבו. זוהי הנשימה העמוקה ביותר שיהודי יכול 

לנשוםיז.



יא י

בלבבי משכן אבנה

הטעם שנכנסנו לדברים קדושים אלו

יח	 כמאמר רבותינו: ‘אין אדם למד אלא ממקום שליבו חפץ’.

חלק מן הסיבה שנכנסנו להסביר את הדברים, היא 
מחמת שהרבה מאוד בני אדם משתמשים בצורה 
לצייר  ניסינו  נשימות שינקו באומות העולם.  של 
את אחת מהצורות שמבוארים בדברי רבותינו על 
מנת להגיע מכח הנשימות למקום הטהור, למקום 

הנקי, לעצם האני הפנימי של האדם, שעליו נאמר 
על  ויתר  היא’,  טהורה  בי  שנתת  נשמה  ‘אלוקי 
והיה  שאמר  למי  הזאת  הנשימה  מכח  להגיע  כן 
באפיו  ‘ויפח  נפח’,  מדיליה  דנפח  ‘מאן  העולם, 

נשמת חיים’.

כח הנשימה הוא אחד מדרכי עבודת ה’

הדברים שנאמרו בס”ד הם לא רעיונות, אלא הם 
איך  פנימי,  לעולם  להגיע  איך  פנימית  חיים  דרך 
להגיע לעומק נשמתו של האדם, ואיך להגיע למי 
שצריכים  דברים  הם  אלו  העולם.  והיה  שאמר 
קביעות,  עמל,  יגיעה,  התלמדות,  מאוד  הרבה 
בהם.  להצליח  דשמייא,  וסיעתא  וקדושה  טהרה 
לחפוץ  שנזכה  ית”ש  הבורא  ה’  בעזר  אותנו  יזכה 
פנימי  לעולם  להשתוקק  פנימי,  לעולם  להיכנס 
את  שמביאים  הדרכים  מן  אחת  לפחות  ולבחור 

האדם לעולם פנימי.

להדגיש רק נקודה אחת: הדרך שנאמרה היא אחת 

מן הדרכים בלבד לעבוד את הקב”ה. יש עוד הרבה 

צריך  ואדם  אדם  וכל  ונכונות,  אמיתיות  דרכים 

לבחור לעצמו את אחת מדברי רבותינו הקרובים 

יותר לליבויח. לא נאמרו הדברים באופן שכל אדם 

מי  רק  הזו.  בדרך  דווקא  ושלום  חס  לעשות  חייב 

שהדרך הזו קרובה לליבו יכול להשתמש בה. 

להגיע  צריכים  שכולם  שבכולם,  השווה  הצד 

לעולם פנימי, לחיים פנימיים, לעצם האני שלהם 

ולהכיר בשלימות את בוראם.

שאלות ותשובות עם הרב

הנשימות,  על  להתמקד  דיבר  שהרב  מה  שאלה: 

מה  בנפרד?  שזה  או  הריח,  לחוש  קשור  זה  האם 

השייכות של כח הנשימה לחוש הריח? האם משום 

ששניהם באים מהאף? איך זה קשור?

הרב: שאלה נכונה מאוד. חוש הריח פותח באדם 

את  גם  לפתוח  יכול  הוא  כן  וע”י  שבאף,  הכח  את 

אפשר  לנשום,  שמתחילים  לפני  הנשימות.  חוש 

או  סוכות,  של  אתרוג  כמו  קדוש,  דבר  להריח 

פותח  זה  כן  וע”י  הבדלה,  עליהם  שעשו  בשמים 

לחוש  יותר  עמוק  נכנסים  ואז  החוטם,  מקום  את 

הריח, ומחוש הריח לנשימה. חוש הריח הוא הפתח 
ודרכו  בעולם,  כאן  נמצא  הריח  לנשימה.  להיכנס 
אני פותח את החוטם, ואז אני נכנס לעולם הפנימי 
הריח  בחוש  להתחיל  הוא  המכוון  הנשימות.  של 

וע”י כן להיכנס לנשימות.

ומתחילים  הנשימות  על  כשמתרכזים  שאלה: 
אפשר  איך   - רוגע  ויותר  חיבור  יותר  להרגיש 
למקום  שבקעו  שבאמת  או  דמיון  זה  אם  לדעת 

יותר פנימי?

נקודה  ואין  גמור,  דמיון  אין  כלל  בדרך  הרב: 



ראש          מרחשון           חודש

יא י

אמיתי,  מבסיס  מורכב  דבר  כל  גמורה.  אמיתית 
ויש  דמיון,  שהוא  חלק  שיש  להבין  צריך  ותמיד 
הדבר  את  לזכך  ולנסות  אמיתי,  שהוא  חלק 

ולדייק אותו.

לעבודה  התרגלו  לא  שעדיין  לאנשים  שאלה: 
בכלל  לדעת  יכולים  הם  איך  עצמם,  את  להכיר 

אם זה דמיון או לא?

הרב: איפה שמרגישים משהו יותר עמוק, זה כבר 
פתיחה פנימית. אדם שלא התרגל בכלל לעבוד, 
לרוב  עמוקים,  דברים  להרגיש  התרגל  הוא  אז 
זה  עצם  שמחה.  או  כאב  לו  כשיש  מרגיש  הוא 
כבר  זה  עמוק,  יותר  במקום  לחיות  שמתרגלים 

סוג של פתחיט.

בהבדלה  שמוצאים  הריח  בחוש  שאלה: 
שעשו  המקדש  שבבית  בקטורת  וכן  שמריחים, 

קטורת,  מה המשמעות הרוחנית בזה?

הרב: כל דבר שהופכים אותו מגשמיות לרוחניות 

יט	 אין כוונת התשובה, שדמיון הפתח הוא הפתח, אלא עצם ההימצאות בפתח )שעלול להתבטאות 

בדמיון( היא הראיה שהאדם בפתח, רק שהדמיון יושב על גביו, עצם זה שהאדם עוסק בעבודה זו הוא 
כבר בפתח.

– לדוגמא קרבנות - “אישה ריח ניחוח לה’”, ע”י 
הריח שהוא מריח הוא מגיע לשורש הרוחני של 
הבאה:  בבחינה  או  מתגשם,  שהוא  לפני  הדבר, 

לאחר שהוא התגשם וחזר לשורשו.

שאלה: א( כמה זמן ביום להקדיש לזה? ב( אחרי 
ואוחזים בשלב  שכבר עברו את השלב הראשון 
השני - האם בכל יום יש לחזור לשלב הראשון 
להתחיל  שאפשר  או  השני,  לשלב  ולהמשיך 

בשלב השני מיד?

משלוש  יותר  לא  בתחילה,  ביום  מה  זמן  הרב: 
כל  האדם,  במדרגת  תלוי  ההמשך,  דקות.  חמש 
הנכונה.  בצורה  הדברים  את  עושה  שהוא  זמן 
האם  אופן.  בשום  שעה  החצי  את  יעבור  לא 
זמן,  לו  שיש  מי  מהתחלה?  יום  כל  להתחיל  יש 

בוודאי ראוי.

ללכת  צריך  האם  לזה,  כבר  רגילים  אם  שאלה: 
יותר מהר מהשלב הראשון?



קול הלשון
073.295.1245 ♦ 605-313-6660 2 « 4 « 12

 להאזנה לשיעור 
 ומקישים: כוכבית ]*[ סולמית ]#[ -< 

 ]מספר שיעור[ -< סולמית ]#[

1
 בלבבי משכן אבנה 

2
ארבעת היסודות

3
סדרת "דע את"

4
התבודדות

5
תפילה

6
ספרי קודש

7
דרשות

8
פרשת השבוע

9
מועדי השנה

11
 בלבביפדיה

מחשבה/עבודת ה'

10
תורה, גמרא, שו"ע

12
אוצר אותיות

14
 ליקוט

צורת אדם ועבודתו

13
צורת אדם

15
 עבודת הנפש

לפי עשר הספירות


