
כח ההתחדשות

 עבודה ראש חודש

אלול
בלבבי

 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון“
USA 605.313.6660 | ישראל 073.295.1245

נערך על ידי תלמיד



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור 
קונטרס 'אאלפך חכמה',
שכל שבוע עוסק בתיבה 

 אחרת.
המעוניין להצטרף לרשימת 
 התפוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל
bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 
 בקשה דרך הפקס 

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<
>- ]6562311[   

סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, 
ניתן ליצור קשר עם 

 מערכת 
 'בלבבין משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 פקס: 03-5480529
ת.ד. 34192 ירושלים 

9134100 
bilvavi231@gmail.com

לקבלת העלון השבועי 
 בדוא"ל

 יש לשלוח בקשה לכתובת:
bilvavi231@gmail.com
לקבלת העלון השבועי 

 בפקס
יש לשלוח בקשה לפקס 

 המערכת: 
03-5480529 



ג

ראש           אלול           חודש

 אלול – עיקר הזמן של חידוש העולם

ברא  הקב”ה  שבו  אלול,  בחודש  בס”ד  נמצאים  אנו 
נברא  אלול  בכ”ה  חז”ל,  שאומרים  כמו  העולם,  את 

העולם. 

לפני  אחת,  פעם  העולם  את  ברא  הקב"ה  בפשטות, 
שנים  ושלוש  שבעים  מאות  שבע  אלפים  חמשת 
רבותינו  אבל  השיעור(.  את  אמר  שהרב  )ביום 
תמיד  יום  בכל  בטובו  "המחדש  אותנו,  מלמדים 
מעשה בראשית" - בכל יום ויום, הקב"ה מחדש את 
העולם עוד פעם, לא רק בזמן בריאת העולם בכ"ה 
הקב"ה  ויום,  יום  בכל  אלא  העולם,  שנברא  באלול 
שהקב"ה  החידוש  שעיקר  הרי  עולמו.  את  מחדש 
העולם  בריאת  בראשית  היה  עולמו  את  חידש 
ויום  יום  בכל  בכ"ה אלול, אבל מהכח הזה מתחדש 

שהקב"ה מחדש את העולם. 

העולם  את  ברא  הקב"ה  אם  לנו  מינה  נפקא  מאי 
או  העולם  בריאת  בראשית  אלול  בכ"ה  אחת  פעם 
מעשה  תמיד  יום  בכל  עולמו  את  מחדש  שהקב"ה 
בראשית? ננסה לפתוח קצת ולהסביר את הדברים, 
ואחת, בנפש  איך הדברים מעשיים ממש לכל אחד 

את  ברא  הקב"ה  ממש.  למעשה  החיים  בצורת  שלו 
חמישי,  רביעי  שלישי  שני  הראשון  ביום  העולם 
וביום שישי נברא האדם, בכל יום ויום שהקב"ה ברא 
את הבריאה, נאמר בו "כי טוב". וכשהקב"ה השלים 
את מעשה בראשית, נאמר "וירא את כל אשר עשה 
שכל  הבריאה  על  מעיד  הקב"ה  מאוד".  טוב  והנה 
"טוב מאוד", אלא  זה הכל  מה שהוא עשה בבריאה 
מאוד,  טוב  שכולה  בריאה  ברא  שהקב"ה  שלאחר 
אדם הראשון וחוה במעשיהם עשו נגד ציווי הקב"ה. 
וחוה  ורע,  טוב  לאכול מעץ הדעת  לא  ציוה  הקב"ה 
כל  נתקלקל  כן  וע"י  ממנו,  אכלו  הראשון  ואדם 

העולם כולו, ואדם הראשון וחוה ג"כ התקלקלו. 

נמצא  מחדש,  יום  כל  להתחיל  לאדם  כח  אין  אילו 
שכל יום ויום כאשר הוא מתחיל את היום הוא מתחיל 
וזוהמא.  פגם, לכלוך,  בו חטא,  נמצא  ממקום שכבר 
יום תמיד  אבל מכיוון שהקב"ה "מחדש בטובו בכל 
מעשה בראשית", אז הקב"ה נותן בכל יום ויום לכל 
נפשו  ממעמקי  להתחיל  האפשרות  את  ואדם  אדם 

ממקום שכולו טוב, ממקום שכולו טהור וקדוש.

ה.משך מול חידוש
נתבונן ונבין, שיש שני מהלכים בבריאה, שני צורות 

שהקב"ה מגלה בעולם.

יש צורה אחת פשוטה שנראית לעין האדם, שהקב"ה 
מאות  שבע  אלפים  חמשת  לפני  הבריאה  את  ברא 
עוד  ממשיכה  הבריאה  ומאז  שנה,  ושלוש  שבעים 
יום ועוד יום, עוד שבוע, עוד חודש, עוד שנה, עולם 
כולו ממשיך. כל אחד מאיתנו היה כאן על דרך כלל 
עשה  פעמים  פעם,  עוד  והתגלגל  חזר  בעולם  כבר 
מעשים  עשה  הוא  רח"ל  פעמים  טובים,  מעשים 
שאינם טובים, והיום אחרי חמשת אלפים שבע מאוד 
נמצא  כבר  מאיתנו  אחד  שכל  שנה  ושלוש  שבעים 
מעברים  מעברים,  מאוד  הרבה  עבר  הוא  בעולם, 
פעמים טובים, בקדושה, מעברים פעמים ח"ו מהצד 

השני.  אם האדם תופס את המהלך הזה בלבד, הרי 
טוב  הוא  שפעמים  שלו,  העבר  כל  עם  חי  שהוא 

ופעמים הוא פחות טוב. זה מהלך אחד.

"מחדש  של  כח  בעולם  נטע  שהקב"ה  השני,  מהלך 
יום,  בכל  בראשית".  מעשה  תמיד  יום  בכל  בטובו 
בכל שעה, ובכל עת, הקב"ה מחדש ונותן לאדם כח 
להתחיל התחלה חדשה, שאיננה מושפעת מהעבר, 
שהיו,  מהחסרונות  שהיה,  מהפגם  שהיה,  מהקלקול 
מכל המעברים כולם שהאדם עבר בכל השנים הללו 
מאז בריאת העולם.  כל אחד ואחת מאיתנו הרי מכיר 
ואחת  אחד  לכל  עצמו,  של  הנפש  את  מעט  לפחות 
מתגלה  שזה  אחד  יש  בנפש,  חולשות  יש  מאיתנו 
אצלו  מתגלה  שזה  אחר  עצבות,  של  באופן  אצלו 



ד

בלבבי משכן אבנה

באופן  ויש  באופן שהוא טרוד,  לחוץ,  באופן שהוא 

שיש לו פחדים, באופן שיש לו חשדות כלפי אחרים, 

ויש אחד שזה מתגלה אצלו באופן כזה שהוא מרגיש 

את עצמו שפל ביחס לאחרים, ועוד ועוד הרבה מאוד 

נטיות בנפש שיש לכל אחד ואחת מאיתנו, איש לפי 

עניינו. 

מצבים  של  תולדות  הם  הללו,  מהנטיות  גדול  חלק 

שהאדם עבר בחיים שלו. הוא עבר כל מיני מצבים, 

לפעמים זה היה בתקופה שהוא היה ילד קטן או ילדה 

קטנה, לפעמים זה היה בתקופה שהאדם בוגר יותר, 

אבל הוא עבר כל מיני מצבים שונים. פעמים הרבה 

המצבים  באו  מהיכן  לבדוק  ינסה  האדם  אם  מאוד, 

קשות  תקופות  מיני  בכל  להיזכר  יכול  הוא  הללו, 

קושי  נקודת  לאותה  הגיע  הוא  ואז  עליו,  שעברו 

בנפש, ומאז היא נקבעה אצלו בנפש, והיא מפריעה 

הדברים  לפעמים  פחות.  ופעמים  יותר  פעמים  לו, 

מאוד  הרבה  ופעמים  הזה,  מהגלגול  נמצאים  האלה 

החולשות הנפשיות הללו אין המקור שלהם בגלגול 

הזה, אלא המקור שלהם הא בגלגולים הרבים מאוד, 

עולם  ימות  כל  במשך  חוו  מאיתנו  ואחת  אחד  שכל 

מאז שנברא העולם עד השתא. 

איך להיפטר מהמחסומים הרגשיים שלנו
כיוון שכל אחד מאיתנו הנשמות שמולבשים השתא 

בגוף עבר הרבה מאוד שנים ואלפי שנים, הן בעולם 

וכד',  זכה אז בגהינם  וח"ו מי שלא  הזה הן בגן עדן, 

מאוד  הרבה  שנים,  מאוד  הרבה  הנפש  על  עברו  אז 

פעמים  נפשיות.  הפרעות  מאוד  הרבה  צלקות, 

ועוד  הפרעה  ועוד  הפרעה  עוד  מצטרף  הרבה 

הפרעה, וצירוף של שני הפרעות יחד, או צירוף של 

מכח  מחודשת  הפרעה  שיוצר  יחד,  הפרעות  שלוש 

הצירופים שלהם. 

כאן  הללו?  ההפרעות  מכל  לצאת  יכול  האדם  איך 

בחודש  הכח  שמונח  שדיברנו  הדברים  מהלך  מגיע 

אלול. 

אחת,  הפרעה  רק  היה  מאיתנו  ואחת  אחד  לכל  אם 

היה הרבה יותר קל. אבל על דרך כלל לכל אחד ואחת 

מאיתנו יש לפחות כמה הפרעות, והרבה פעמים זה 

יכול  יכול להיות גם כמה עשרות, ובדקות ממש זה 

להיות אפי' מאות. מה העצה א"כ להתמודד מול כל 

הקשיים הנפשיים הללו? 

ולהתעסק בכל  העצה החיצונית היא, לנסות לטפל 

מה  התחילה,  היא  מהיכן  ולבדוק  לעצמה,  הפרעה 

התחלתה  שורש  את  שמגלים  וע"י  שלה,  הסיבה 

סיבה  אותה  את  לעקור  לנסות  אפשר  סיבתה,  ואת 

של הפרעה. פעמים באמת אפשר למצוא את סיבת 

ורואים.  שיודעים  בזמן  שהיה  מחמת  ההפרעה, 

אם  וק"ו  יותר,  נעלמים  בדברים  זה  פעמים  אבל 

סיבת תחילת ההפרעה לא הייתה בגלגול הזה אלא  

בגלגול קודם כמעט ואי אפשר להגיע לשורש סיבת 

הרי  האדם.  של  הטבעי  האנושי  בשכל  ההפרעה, 

אפשר  תמיד  לא  אחת,  הפרעה  רק  יש  אם  שאפילו 

להגיע לשורש הסיבה, לאיך ולכיצד ומהיכן התחילה 

כמה  כלל  בדרך  לאדם  שיש  ק"ו  הפרעה.  אותה 

לטפל  לנסות  של  בדרך  ולכן  כן.  על  ויתר  הפרעות 

בהפרעה ובשורשה על כל חלקי ההפרעות, לא ניתן 

יהיה להשלים את המלאכה.

אותה  של  הסיבה  מקור  בבירור  יודע  שהאדם  מה 

הפרעה  באותה  לטפל  וכדאי  שראוי  ודאי  הפרעה, 

במקור הסיבה. אבל מה שאי אפשר לגלות, הן מצד 

וסתומה,  שזה לא בגלגול הזה, או שהסיבה נעלמת 

לטפל  אפשר  שאי  שישנם  ההפרעות  ריבוי  מצד  או 

בכל אחד ואחת, שם מגיע המהלך שדיברנו לעיל של 

"מחדש בטובו בכל יום תמיד מעשה בראשית". הכח 

בראשית  מעשה  את  יום  בכל  מחדש  שהקב"ה  הזה 

נותן לנו פתח חדש עצום ונפלא מאוד איך להתמודד 

טובים  לחיים  להגיע  איך  שבנפש,  החולשות  עם 

יותר, איך להגיע לחיים פנימיים יותר, נעימים יותר.



ה

ראש           אלול           חודש

לדעת החוזקות והחולשות שלנו
במקום פנימיות נפשו של האדם, נמצא הכח הפנימי 
מעשה  תמיד  יום  בכל  בטובו  "מחדש  של  הזה 
הנפש,  של  יותר  החיצוניים  בחלקים  בראשית". 
בחלקים שהאדם על דרך כלל יותר מודע להם, שם 
הנפש מרגישה שהיום הוא המשך של אתמול, ומחר 
זה המשך של היום, וכן על זה הדרך. אבל במעמקי 
נפשו של האדם, במקום הפנימי של הנפש, במקום 
"והחכמה  בחכמה",  האדם  את  יצר  "אשר  שנאמר 
האדם,  של  היצירה  שורש  במקום  תמצא",  מאין 
ישראל,  נשמות  לכל  וידוע  גלוי  נפשו  במעמקי  שם 
העולם(,  לאומות  ולא  ישראל  לנשמות  )ודווקא 
באותו מקום פנימה, כל אחד ואחת מאיתנו מכיר את 

הכח הזה שהקב"ה מחדש תמיד. 

החידוש הזה שהקב"ה מחדש תמיד את כל העולם 
היא   - בפרט  שלי  הפרטית  הנפש  ואת   - כולו 
מתחדשת באופן שאין בה את כל הרשמים, אין בה 
אין בה את כל ההפרעות של אדם  את כל הפגמים, 
חוה מראשית בריאת העולם עד היום הזה שבו הוא 
לבקרים  "חדשים  מתחדש  הוא  ששם  מכיוון  נמצא. 
הרי  כך  מצד  ממש,  חדשה  בריאה  אמונתך",  רבה 
מתחיל  שהוא  שנתגייר,  כגר  שנולד,  כתינוק  הוא 
מעין התחלה חדשה. במקום הזה בנפש האדם, אין 

רשמים.  הדבר נקרא בלשון המשנה באבות, "כותב 
על נייר חלק", ולא "כותב על נייר מחוק". שם, האדם 
יכול להתחיל מהתחלה. שם, האדם יש לו עתיד שלא 
לצמוח  שמתחיל  עתיד  אלא  העבר.  מכל  מושפע 

מהתחלה חדשה. 

בנפש,  מקום  כזה  שיש  לדעת  צריך  ראשית  האדם 
בנפש.  מקום  לאותו  להגיע  איך  להבין  מכן  ולאחר 
להבין שיש מקום בנפש ששם הוא מתחיל התחלה 

חדשה בכל יום בכל שעה ובכל עת.

מה היה הצורך שהמן ירד בכל יום ויום? הרי הקב"ה 
היה יכול לתת את האוכל פעם בשבוע פעם בחודש 
ולדאוג לכך שהאוכל ישאר טרי וטוב וראוי למאכל. 
המן,  להם  וירד  במדבר  היו  ישראל  שכשבני  אלא 
"חדשים  יום  בכל  ירגישו  שהם  כך  מנת  על  היה  זה 
לבקרים רבה אמונתך", בכל יום כאשר מגיע הבוקר 
והיה יורד להם המן הם היו מרגישים שיש אוכל חדש 
בעולם כי זה עולם חדש. המן הזה היה לבן, הוא היה 
מלבין להם את העוונות, ובלשון ברורה לנפש: הוא 
וחלק  לבן  דף  של  ממקום  להתחיל  להם  נותן  היה 

בקומת נפשם ובמציאות החיים.

שקט פנימי
שהכח  לדעת  צריך  האדם  שנתבאר,  כמו  ראשית, 
הפנימי שבנפש שלו מתחיל התחלה חדשה בכל יום, 
רק שהחיצוניות של הנפש מכירה את הכח שממשיך 
שבנפש  הפנימי  הכח  אבל  וכו,  משלשום  מאתמול, 

מכיר את ההתחדשות. 

יום  כל  שהוא  הזה  בכח  מאמין  שהאדם  לאחר 
מתחדש, הוא צריך לנסות ולהתבונן בעולם ולראות 
שיש דברים שמתחדשים בכל יום. הדוגמא הברורה 
בכל  ביצה  חז"ל, שתרנגולת מטילה  לכך, שמביאים 
לבוא  שלעתיד  אומרים  הקדושים  חז"ל  ויום.  יום 
תשעה  אורך  שעכשיו  ומה  יום,  בכל  גם  תלד  אישה 
מחמת  זה  זה  כל  יום.  בכל  יהיה  לעת"ל  חודשים 

שבפנימיות המעמקים הכל מתחדש בכל רגע. 

צריך להתבונן בדברים, ולאחר מכן לעשות השקטה 
בנפש, להשקיט את כל הכוחות החיצוניים, ולהקשיב 
האדם  כאשר  האדם.  בתוך  העמוק  הפנימי  למקום 
למקור  מגיע  הוא  שבתוכו,  הפנימי  למקום  מקשיב 
מתחדשת  הנפש  ששם  שבנפש,  המים  של  המעיין 
זה  נובעת. בלשון המשנה באבות,  היא  תמיד, משם 
למקום  מגיע  הוא  המתגבר".  כמעיין  "נעשה  נאמר 

של נביעה שכל הזמן מתחדש. 

רק  מודע  הוא  אז  שלו,  הנפש  את  משקיט  שלא  מי 
את  רק  רואה  הוא  ואז  מסביב,  שקורים  לדברים 
הנפש  את  שמשקיט  מי  אבל  הבריאה.  של  ההמשך 



ו

בלבבי משכן אבנה

מעט  טעימה  ע"י  הן  מבחוץ,  ניגון  ע"י  )הן  שלו, 
)בדווקא( של דבר ערב, הן ע"י תנוחה רגועה(, כל אלו 
הם כלים להגיע לשקט הפנימי. ולאחר מכן לדומם 
את ההרגשות הגסות ואת המחשבות הגסות, ולקחת 
'אני  מתחדש',  'אני  של  הזו  הפשוטה  המחשבה  את 
אותי  ומחדש  לבבי  בתוך  נמצא  'הקב"ה  מתחדשת', 

פעמים  עשרות  הזה  המשפט  על  ולחזור  רגע',  בכל 
כן, אבל מתוך שקט, מתוך  ויתר על  ומאות פעמים, 
המקום  מתוך  הלב,  עומק  מתוך  המחשבה,  כוונת 
על  לחזור  ולנסות  האדם,  שבנפש  ביותר  הפנימי 
לנסות  לאט,  ולאט  לזה.  מודעות  מתוך  הדברים 

לחוות אותם כמה שיותר עמוק בנפש האדם.

ההתחדשות פנימי
ויכולה  יכול  יהודי  כל  ממש.  למעשה  א"כ  נדבר 
עצמה  עם  עצמו/  עם  לשבת  דקות  כמה  בוקר  בכל 
מציאות  את  להרגיש  השקטה,  אותה  את  ולעשות 
לחוות  ולנסות  להאמין  ואז  הלב,  בתוך  הקב"ה 
שהקב"ה נותן בי כל יום כח חדש, בורא אותי מחדש, 
יום כח חדש. כל הכישלונות שהיו עד  לי בכל  נותן 
היום לא משפיעים על אותו כח. כל מה שלא הצלחתי 
עד היום ניתן בי היום כח חדש שאני יכול להצליח, 
וגם אם היום אני לא יצליח, מחר ינתן בי עוד פעם כח 

חדש שאני יכול להצליח. 

מחשבה  אותה  מתוך  בוקר,  בכל  כך  שמתחיל  מי 
אותה  מתוך  פנימית,  אמונה  אותה  מתוך  פנימית, 
של  מאוד  גדול  תוקף  בו  נוסך  הדבר  פנימית,  חוויה 
מתוך  פנימי,  חוזק  מתוך  נבנה  כולו  היום  וכל  כח, 
בליבו  שנמצא  הקב"ה  של  מאוד  גדולה  השפעה 
ומחדש ונותן לו בכל יום כח. גם אם לפעמים במשך 
איזה  עשה  או  נפילה  שהיא  איזה  נפל  עצמו  היום 
איך  אותו  אכזב  אם  או  ראוי,  שאינו  מעשה  שהוא 
שבו  מקום  לאותו  לחזור  היא  העצה  התנהג,  הוא 
דיברנו, לנסות להתחיל מהתחלה עוד פעם, ולהאמין 

חדש,  כח  בי  ונוטע  בי  נותן  עכשיו  ממש  שהקב"ה 
שלא מושפע מכל הכישלונות שהיו. 

מי שירגיל את עצמו בזה למעשה, באופן מעשי ונכון, 
מתוך יישוב דעת, שמחד העולם ממשיך כל יום אבל 
הוא  לאט  שלאט  הרי  יום,  כל  מתחדש  הוא  מאידך 
יתרגל לקבל כוחות חדשים עילאיים, הן מצד תוקף 
וגודל הכוח, והן מצד הנקיות של הכוח. מי שמרגיל 
יזכה שהמכשולים  את עצמו בצורה הזו, הוא בס"ד 
שעומדים בפני רוב בני אדם יהיו בעיניו יותר קלים, 
אותו  שמחיה  הקב"ה  של  דשמיא  הסיעתא  מחמת 
ולעמוד  יותר,  להתגבר  יוכל  הוא  כן  וע"י  יום,  בכל 
לחיות  יוכל  הוא  בעיקר,  אבל  יותר.  מכשולים  בפני 

חיים שמחים יותר, מאושרים יותר, מרוממים יותר.

אמיתי  לחידוש  זוכה  ואחד  אחד  שכל  בעז"ה  נזכה 
פנימי. נזכה יחד, כל הכנסת ישראל, לחידוש השלם 
להכתב  ה'  בעזר  ושנזכה  צדקנו,  משיח  בביאת 
וחתימה  לכתיבה  ישראל,  הכנסת  כל  יחד  ולהחתם 
הקב"ה  ואז  טובים,  יהיו  ליבנו  שמשאלות  טובה, 

ימלא כל משאלות ליבנו לטובה, אמן ואמן.

שאלות ותשובות
שאלה: העבודה היא לחדש ולא להסתכל על העבר ולא 
של  העבודה  זה  האם  למעשה  מהעבר.  צלקות  לשאת 

אלול?
הרב: הדגשתי בכוונה, שמחד יש עבודה שהיום של היום 
הוא המשך של היום של אתמול. אדם יעשה חשבון נפש, 
אבל  יתקן.  לתקן,  שצריך  מה  ועל  דקות,  חמש-עשר 
עיקר תפיסת החיים צריכה להיות באופן של התחדשות. 

בזמן של ימים של תשובה, אלו זמנים של התחדשות, כי 
ויחשוב רק על העבר, אז  אם האדם יעשה רק תשובה 
הוא יכנס לכל החשבונות של העבר. בעומק, מי שיש לו 

הכח לקבל על עצמו להיות טוב זה מחמת שהוא מתח
דש. אומר הרמב"ם שבעל תשובה נקרא 'בריה חדשה' 
- וזה עומק התשובה. מי שלא מתחרט על העבר הוא לא 
יכול להרגיש את "המחדש בטובו בכל יום תמיד מעשה 
דקות  חמש-עשר  תשובה  שעשה  מי  אבל  בראשית", 



ז

ראש           אלול           חודש

בנפש  הפנימי  למקום  לחזור  לנסות  מכן  ולאחר  ביום, 
זהו עומק הבעל תשובה שמרגיש  של כח ההתחדשות, 

"בריה חדשה" ממש.
שאלה: "שבע יפול צדיק וקם" - האם זה רק נחמה שלא 

נתייאש, או שמכיוון שהוא מחדש את עצמו?
אבל  הראשון,  המהלך  כמו  מהלך  שיש  בוודאי  הרב: 
עיקר המהלך הוא כמו המהלך השני. מאיזה כח שיש כח 
לצדיק ליפול ולקום עוד פעם ועוד פעם? בן אדם רגיל 
והוא החליט לקום, אז כשהוא  כשהוא נפל פעם אחת, 
אני נפלתי  "כבר  אז הוא אומר לעצמו  נופל פעם שניה 
ולא הצלחתי, אז גם בפעם  פעם אחת והחלטתי לקום, 
הבאה אני לא אצליח". אם פעמיים הוא כבר נפל וקם, 
אז אם הוא יפול בפעם השלישית, הוא כבר מחליט שיש 

מא הצדיק  אבל  יקום.  לא  הוא  בוודאי  שכבר  החזקה 
והכח החדש  חדש  כח  לו  נותן  הקב"ה  מין שבכל רגע 
שהקב"ה נותן לו זה כח של הקב"ה, עם כח של הקב"ה 
אפשר להצליח בכל. יש להבין, אם היה זה הכח שלי, 
אז הכח שלי לא יכול להצליח. אבל כשהוא ית' מחדש 
בכל יום ויום כח חדש, ממי קיבלתי את הכוח? מהקב"ה. 
זה אומרים חז"ל,  כח של מי קיבלתי? של הקב"ה. על 

נפל הקודמת  בפעם  אם  אפילו  ולכן  עוזרו",  ה"הקב"ה 
את  לי  יש  יום  כל  אבל  נכון,  הלא  בצד  בחרתי  כי  תי 
הכוח להצליח, כי הקב"ה נותן לי בכל יום כוח להצליח. 
מצד כך "אין ייאוש בעולם", אפילו אם האדם נפל הרבה 

מאוד פעמים.
שאלה: מתי ביום הזמן הכי טוב לעשות?

אם  היום,  את  שמתחילים  לפני  היום  בהתחלת  הרב: 
אם  אבל  אפשר.  שאי  מתי  אפשר  שאי  כמובן  אפשר. 
אדם מתחיל כך את היום, אם אפשר לקום כמה דקות 
מוקדם לפני שהבית מתחיל להתעורר, אז התוקף של כל 

היום נמשך אחרי ההתחלה הנקיה הטהורה והפנימית.
שאלה: האם העבודה הזאת של ההתחדשות היא בכל 
השנה או רק לאלול? ואם היא גם לכל השנה, למה הכוח 

הזה מיוחד לאלול דייקא?
כמו שאדם  זה  השנה.  הכוח לכל  את  נותן  אלול  הרב: 
 - השנה  קבלות לכל  מקבל  והוא  השנה  בראש  נמצא 
השנה.  בכל  לעמוד  כח  מקבל  הוא  השנה  ראש  מכוח 

אבל אם הוא מקבל קבלות ועומד בזה רק בראש השנה, 
אז הם אינם מועילים הרבה. אלול זה הזמן שמכוחו מאיר 
האור הזה במשך כל ימות השנה, זה הזמן לשאוב את 
אותו כח לכל השנה. שואבים את הכוח מאלול אבל לכל 

השנה.
שאלה: האם יש משהו מיוחד לעשות גם לכל השנה?

כפי שהתבאר,  השנה  כל  לעשות לכתחילה  ניתן  הרב: 
הרק שמאלול לשאוב את אותו כח לכל השנה כולה. לה

חליט לעשות את זה כל השנה, להתחיל אם זה עכשיו 
ולהמשיך לכל השנה.

שאלה: כשמתפללים ואומרים "המחזיר נשמות לפגרים 
מתים", האם זה אותה נשמה שהיה אתמול?

הרב: נשמה נקיה חדשה, נתת טהורה אני לכלכתי וחוזר 
בכל  בטובו  שמחדש  שמרגיש  מי  נקיה.  אותה  ומקבל 

היום תמיד מעשה בראשית. אבל ע"מ להרגיש את "המ
שהקב"ה  להרגיש  צריך  האדם",  יום  בכל  חדש בטובו 
בליבו,  נמצא  שהקב"ה  מרגיש  שלא  מי  בליבו.  נמצא 
להרגיש בעומק את המחדש בטובו בכל  יכול  לא  הוא 
יותר  מרגיש  שהאדם  ככל  בראשית.  מעשה  יום תמיד 
שהקב"ה נמצא בליבו, כך ההרגשה של "המחדש בכל 
יום תמיד מעשה בראשית" יותר פנימית, יותר עמוקה, 

ויותר טהורה.
שאלה: ההתחדשות קיימת ועלינו רק להרגיש אותה?

הרב: אמת. לגלותו ולהרגיש אותו. הוא קיים גם אם אני 
לא מרגיש, וכל העבודה שלי זה להרגיש אותו.

:שאלה: מה אפשר לעשות למעשה, שבן אדם יוכל ל�ה
זה  את  ההתגלות  את  ההתחדשות,  את  ולהפנים  רגיש 

שהרבונו של עולם ]בלב[?
הרב: בדרך כלל אצל רוב בני האדם, רוב המחשבות הן 
דמיונות, או של העבר או של העתיד. ממילא האדם לא 
המחשבה  את  שנשקיט  ככל  המתחדש.  ההווה  את  חי 
של הדמיונות של העבר ואת הדמיונות לעתיד, ונתמקד 

רוב המסכים של המחש אז האדם מסיר את  הבהווה, 
בה. כשהאדם חי את ההווה ואז הוא מנסה להשקיט את 

פני עמוק  ולנשום  דבר,  שום  עושה  לא  שהוא  הההווה 
ולהרגיש משם את  עומק נפשו,  ולנסות לחוות את  מה 



ח

בלבבי משכן אבנה

הקב"ה, אז אפשר גם להרגיש את המקום המתחדש. 
עוד פעם, יש באדם כח של דמיונות לדמיין את העבר 
ולדמיין את העתיד, ואצל רוב בני האדם, רוב המחשבות 
העתיד, לכן  על  ודמיונות  העבר  על  הן דמיונות  שלהם 
צריך  הראשון שהאדם  הדבר  ההווה.  את  חיים  לא  הם 
לעשות זה לנסות להשקיט את הדמיונות שלו על העבר 
ואת הדמיונות שלו על העתיד, ואז הוא חי את הווה. הוא 
נושם עמוק פנימה, ומתרכז בעומק לבבו, מנסה לחוש 
בעומק הלב את מציאות הקב"ה. ושם, אם האדם יחוש 

האת מציאת הקב"ה בעומקו, אז יתגלה לו המקום הפני
מי שהקב"ה מחדש את מציאותו תמיד של הנברא, של 

האני הפרטי. 
של  הדמיונות  את  להסיר  צריך  קודם  פעם,  עוד  אבל 
בשקט.  לשבת  ובהווה  להווה,  להגיע  והעתיד,  העבר 
אפשר לשמוע ניגון או לאכול איזה דבר טעים אבל מעט, 
)לא לשם תאווה אלא לשם השקטה(, תנוחה רגועה של 

הגוף, מקום רגוע, להיכנס עם נשימה עמוקה פנימה, ול
הנסות להרגיש את הקב"ה, ומשם להרגיש את ההתחד

שות. זה מסתייע בדיבור ושינון של הדברים, אבל מתוך 
עומק הלב, עד שלאט לאט האדם ינסה לחוות את זה. 

כמובן כל זה בצירוף לתפילה ולבקשה מהקב"ה שיזכה 
את האדם לכוון ולהגיע לצורה הפנימית והשלמה.

שאלה: כשקורה משהו ומאבדים את העשתונות, כיצד 
ניתן לחזור כהרף עין?

כדי  עמוק  שדיברנו  בעבודה  שקוע  להיות  צריך  הרב: 
שיהיה אפשר לחזור כהרף עין. ככל שהאדם שקוע בזה 
עמוק את זה קורה כהרף עין. ככל שהוא נמצא בתחילת 
אם  אבל  זמן.  יותר  הרבה  לו  לוקח  זה  אז  ההתרגלות, 
הוא נמצא באמצע עם הילדים במטבח, והתינוק בן שנה 
וחצי בוכה, והוא יסתגר בחדר לעשר דקות, זה לא תמיד 
מבחינת  מסתדרים  אם דברים  לראות  צריך  מציאותי. 
יכול  הוא  פנימה,  יותר  נמצא  שהאדם  ככל  המציאות. 
בהרף עין לחזור. אם לאו, לפעמים צריך לדעת שיש גם 
הרגע  עכשיו  פתרון  יש  דבר  לכל  ולא  בחיים,  ייסורים 

באותה השנייה.

עיקר העבודת האדם
הדברים נכתבים באופן כללי מאוד מאוד מאוד

אלול אני לדודי – דוד וכלה.

סליחות לבני אשכנז – כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם.

ראש השנה קרבת ה' – נכנס לפניו לדין.

עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד.

יום הכיפורים ניקיון, זכות – בלי מחיצה בינו לקב"ה.

בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ, וממשיך לאורך השנה.

סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה.

הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד.

שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל


