
התגברות על פחד

 עבודה ראש חודש

טבת
בלבבי

 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון“
USA 605.313.6660 | ישראל 073.295.1245

נערך על ידי תלמיד

בס"ד



ג ב

© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור 
קונטרס 'אאלפך חכמה',
שכל שבוע עוסק בתיבה 

 אחרת.
המעוניין להצטרף לרשימת 
 התפוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל
bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 
 בקשה דרך הפקס 

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<
>- ]113266[   
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, 
ניתן ליצור קשר עם 

 מערכת 
 'בלבבין משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 פקס: 03-5480529
ת.ד. 34192 ירושלים 

9134100 
bilvavi231@gmail.com

לקבלת העלון השבועי 
 בדוא"ל

 יש לשלוח בקשה לכתובת:
bilvavi231@gmail.com
לקבלת העלון השבועי 

 בפקס
יש לשלוח בקשה לפקס 

 המערכת: 
03-5480529 



ראש           טבת           חודש

ג ב

אנחנו נמצאים  בעזר ה' בחודש טבת. החודש 

הקשה ביותר בשנה הוא חודש טבת. ג' חודשים 

קשים בשנה: חודש תמוז, חודש אב וחודש 

טבת – אך חודש טבת הוא הקשה מכולם, מחמת 

שממנו התחילה כל הפורענות כולה. 

א	  גם אם נרצה להקשות ולומר שישנם אנשים כ"כ חסרי ביטחון עד שהם מפחדים מעצמם או מפחדים מעצם העתיד, גם עניין זה 

יושב על משהו שקרה מעבר, כמו מקרה קשה שקרה לאותו אדם, אבל הכלל הוא שאדם לא נולד בצורה של פחד, אלא שהפחד 
מהעתיד או חוסר הביטחון שלו נובע מהעבר. יש עוד סוג של פחד הנקרא "פחד מהלא נודע" והוא לכאורה פחד פשוט מעצם זה שאדם 
לא ברור לו מה העתיד באפיק או עניין מסויים כמו פחד מהמוות שהוא פחד מהעתיד ממש, אמנם גם פחד זה בדקות קיים רק כי יש 
"עבר" בצורת חיים שחיו עד היום, כך שהפחד מהמוות או מה"לא נודע" הוא פחד שמא יאבד העבר. וראה עוד להלן בעניין פחד שלא 

נודע מקורו.

כאשר האדם הולך במקום שיש בו חשש גדול 

לסכנה אז באופן טבעי הוא מפחד, כאשר האדם 

נכנס לזמן מסוכן, אז הנפש בפנימיותה מרגישה 

את הסכנה, ולכן היא מפחדת. ננסה בעזר ה' קצת 

להתבונן, בפחדים שנמצאים בנפש האדם.

ב' אופנים של פחד – מהידוע, ומהלא ידוע

וגם  מפחד,  הוא  סכנה  במקום  הולך  כשהאדם 

כשהוא נמצא בזמן של סכנה הוא מפחד, וזה אחת 

מהסיבות בלבד שנפש בני האדם מפחדת. אנחנו 

שבני  בעולמנו,  מאוד  הרבה  עינינו  לנגד  רואים 

אדם  בני  יש  סיבות.  מאוד  מהרבה  מפחדים  אדם 

שיש להם פחדים חזקים, ויש בני אדם שיש להם 

פחדים חלשים – אבל אצל כל אדם ואדם, יש לרוב 

פחדים  שיש  היא  החידוד  נקודת  פחדים.  הרבה 

שהאדם יודע ממה הוא מפחד, ויש פחדים שהאדם 

איננו יודע ממה הוא מפחד. 

יתמודד  האדם  איך  בס"ד  להסביר  ננסה  ראשית 

עם פחדים שהוא יודע ממה הוא מפחד, ולאחר מכן 

לא  ואיך להתמודד עם פחדים שהוא עצמו  כיצד 

יודע ממה הוא מפחד.

פחדים במודע: מעתיד ומעבר

מפחד  הוא  ממה  יודע  שהאדם  פחדים  גם 

מפחד  שהוא  דברים  יש  חלקים.  לשני  מתחלקים 

אבל  מהעתיד,  פחד  סתם  זהו  ולכאורה  מהעתיד, 

על דרך כלל, רוב הפחדים הם מחמת שבעבר קרה 

לכן  בעבר,  קרה  שהדבר  ומחמת  מסוים,  רע  דבר 

האדם פוחד שהם יקרו גם בעתיד. 

בעומק– האדם לא יפחד על העתיד אלא אם הוא 

כבר ראה שקרה דבר לא טוב בעבר מאותו עניין, 

יקרה  זה  שמא  פחד  אצלו  יוצר  מהעבר  והפחד 

פחד  חלקים–  לשני  מתחלק  זה  א"כ,  בעתיד.  

העבר.  מחמת  מהעתיד  ופחד  לעצמו,  מהעתיד 

אבל בעומק זה אחד, כי אין פחד מהעתידא אלא 

אם כן הצטבר בנפש פחד מהעבר. 

זה  מכח   הוא  בעומק  בעתיד,  ופחד  פחד  כל  א"כ 

ולכן האדם מפחד שמא  שהדבר כבר קרה בעבר, 

בעתיד.  ויקרה  פעם  עוד  עצמו  על  יחזור  הדבר 

בשעה שהאדם מפחד מדבר שיקרה בעתיד, הוא 

קרה  מתיבר  ולהתבונן,  עצמו  עם  לשבת  צריך 



ה ד

בלבבי משכן אבנה

הדבר שהוא מפחד ממנו, ואז ידע מאיפה מתחיל 

שורש הפחד של העתיד בעבר. 

המקרה,  את  למצוא  יכול  האדם  המקרים,  ברוב 

את הסיבה, או כמה מקרים שקרו בעבר, שהם אלו 

רוב  זהו  בעתיד.  יפחד  שהוא  מדוע  לו  שגורמים 

המקרים, אבל יש מעט שלא.

שנתבאר,  כפי  בעבר  שורשו  עתיד,  של  פחד  כל 

עבר  שהוא  הוא,  שלו  והדקה  העמוקה  ובהגדרה 

זה  ולכן  טובה,  לא  בצורה  בעבר,  הדבר  אותו  את 

הוליד בו פחד, ולכן הוא חושש שמא זה יקרה לו 

בעתיד. אבל אליבא דאמת, הוא היה צריך לעבור 

את הדבר בעבר בצורה שונה, וכשהוא היה עובר 

אותו בצורה שונה, אז ממילא זה לא היה מוליד בו 

פחד, ואז לא היה נולד פחד מהעתיד. 

איך להתמודד עם פחד מהעתיד

שורש  את  מתקנים  איך  להסביר,  ה'  בעזר  ננסה 

בחיים,  עובר  שהאדם  וחוויה  חוויה  כל  זה.  פחד 

עמוקה  אמונה  מתוך  אותה  לעבור  יכול  הוא 

אותו,  אוהב  שהקב"ה  עמוקה  הכרה  ומתוך  מאוד 

ואז הצורה שהוא עובר את אותם דברים על דרך 

כלל היא עם מעט פחד או כמעט בלי פחד בכלל. 

בלי  דברים  אותם  את  לעבור  יכול  הוא  ולהיפך, 

עמוקה  אהבה  הרגשת  ובלי  מאוד  עמוקה  אמונה 

מאוד של הקב"ה, ואז אלו דברים קשים, הוא עובר 

אותם מתוך חוויה של פחד מתמיד, וע"י כן נחקק 

בנפשו הפחד ולכן הנפש מפחדת מהעתיד.

והחוויה  בעבר,  חוה  שהאדם  וחוויה  חוויה  כל 

שהוא  חוויה  זו  אם  )בין  פחד  אצלו  חקקה  הזו 

עבר בעצמו, או חוויה שהוא שמע שמישהו אחר 

עבר(, אחד מאופני התיקון של אותו עבר, על מנת 

שהפחד שנחקק מהעבר לא יצור פחד לעתיד הוא 

לחזור ולעבור את אותה חוויה עם כח הדמיון, אלא 

עמוקה  אמונה  מתוך  החוויה  את  יעבור  שהפעם 

ומתוך אהבת ה'.

בשעה שהאדם יושב ומכח הדמיון מדמה את מה 

"מי  לעצמו,  ולחדד  באמצע  לעצור  עליו  שהיה, 

יודע  אני  "האם  הקב"ה.  הזה"?  הדבר  את  עשה 

"האם  כן.  לטובה"?  זה  את  עושה  שהוא  בוודאות 

כן.  אהבה"?  מתוך  זה  את  עושה  שהוא  יודע  אני 

"האם אני מרגיש את זה?", הרעיון הוא להחדיר את 

להחדיר  לטובה,  שהכל  האמונה,  בעומק  האהבה, 

דבר  אותו  את  לחוות  כן  וע"י  ללב  עמוקה  אהבה 

שעבר, מתוך אמונה עמוקה ואהבה עמוקה לבורא.

פעם,  בעבר  שקרה  על  הדמיון  בכח  לחזור  ניתן 

האדם  לאט  שלאט  עד  וארבע,  שלוש  פעמיים, 

ירגיש שהחקיקה והרושם של הפחד מהעבר הולך 

ונחלש והלב שלו יותר אמיץ וחזק. 

הדברים אמורים בין פחדים מהעבר שהוא עבר על 

עצמו, ובין פחדים שבאו מכח דברים שהוא שמע 

בשעה  מאחרים,  שמע  שהוא  בפחדים  מאחרים. 

עליו  נוראיים שקרו לאחרים,  דברים  שהוא שמע 

לחזור ולצייר לעצמו, אם אפשר בכח המדמה, איך 

פלוני עבר את  אותו מצב קשה מתוך אמונה. 

ואם הוא לא יכול לצייר לעצמו איך פלוני עבר את 

עמוקה,  ואהבה  אמונה  מתוך  הזה  הקשה  המצב 

לפחות שיצייר בדמיון איך שבפעם הראשונה הוא 

לקבל  מצליח  הוא  ואיך  בשורה  אותו  את  שומע 

מתוך  עמוקה,  אמונה  מתוך  בשורה  אותה  את 

אהבה עמוקה. ולכן לא יתקיים בו "ויפג ליבו כי לא 



ראש           טבת           חודש

ה ד

האמין", אלא הוא מקבל את הדברים ממקום רגוע 

יותר, ממקום פנימי יותר, ממקום שקט יותר. 

יכול למחוק את העבר שיצר וחקק  ע"י כן האדם 

שמע  שהוא  מהעבר  והן  שלו  מהעבר  הן  הפחד, 

מהפחדים  גדול  חלק  מליבו  ולהסיר  אחרים,  של 

המצויים בכל דור ודור, ובפרט דור דידן.

אופנים של פחד שאין ידוע מקורו

איך  להבין  ונסינו  בס"ד  התבוננו  עכשיו  עד 

להתמודד עם פחדים של העתיד מכח פחדים של 

העבר  של  הפחדים  הם  מה  יודע  שהאדם  העבר, 

הרבה  הרי  יש  אבל  בעתיד.  פחדים  לו  שגורמים 

גרם  בעבר  מה  יודע  לא  שהאדם  מקרים  מאוד 

לפחד בעתיד.  

במקרים שהאדם לא יודע מה העבר שגרם לפחד 

לנסות  עליו  הפחד,  מה  יודע  כן  הוא  אבל  בעתיד 

שממנו  הדבר  כיצד  המדמה  מכח  לעצמו  לצייר 

של  עומק  מתוך  אותו  ולעבור  קורה,  מפחד  הוא 

אמונה, ועומק של אהבה. 

כמובן שישנם מקרים שהדברים הם כ"כ מפחידים 

שהאדם מפחד אפי' להתמודד איתם בכח המדמה, 

אמנם במקרים שהדברים לא כ"כ מפחידים, ובכח 

המדמה האדם מסוגל לפעול– אז הוא צריך לצייר 

את  להחליש  וכך  כה  עד  שהוסבר  כפי  לעצמו 

הפחד.

לסיכום עד השתא

נסכם א"כ בס"ד את הדברים שנתבארו עד עכשיו: 

והאדם  על פחדים של העתיד שמושרשים בעבר 

יודע היכן הם מושרשים בעבר– האדם צריך לצייר 

לעצמו, מכח המדמה, את העבר, כאילו הוא חווה 

עמוקה,  ואהבה  אמונה  מתוך  הפחדים,  את  שוב 

וע"י כן נחלש הפחד. דברים שהוא לא מוצא שורש 

שבוודאי  אף  על  לעתיד,  מפחד  הוא  מדוע  בעבר 

את  מוצא  לא  הוא  אבל  בעבר,  שורש  לזה  יש 

אותם דברים יצייר לעצמו כיצד הדבר קורה ואיך 

הוא עובר את הדברים בצורה עמוקה של אמונה 

ואהבה לפי ערכו.

פחד פנימי – אינו יודע ממה מפחד, או אינו מודע להפחד

שהאדם  פחדים   – נוסף  בחלק  לגעת  בס"ד  ננסה 

לא יודע אפילו ממה הוא מפחד, והוא רק מרגיש 

פחד פנימי, הוא לא יכול לתאר את מקור הפחד לא 

בדיבור ולא בשכל, אבל נפשו לא רגועה ומפחדת.

אבל  מפחדים,  הם  ממה  יודעים  לא  אדם  כשבני 

הולכים  חלק  פחד.  להם  שיש  מזה  מודעים  הם 

לדבר עם אנשי מקצוע שינסו להסביר להם ממה 

להם  שנותנים  לאלו  מגיעים  וחלק  מפחדים,  הם 

כדורים על מנת להשקיט את הפחד. 

בני אדם, שלא מודעים לעצמם  נוסף של  סוג  יש 

שהם מפחדים, רק יש להם הרבה התפרצויות, או 

מחמת  רוגע,  חוסר  והרבה  סבלנות  חוסר  הרבה 

שבעומק נפשם נמצא פחד. הם אפילו לא מודעים 

שהם מפחדים, הם רק מודעים לתוצאה של הפחד, 



ז ו

בלבבי משכן אבנה

אפשרות  חוסר  סבלנות,  חוסר  רוגע,  חוסר  שהוא 

לחיות בצורה רגועה ושקטה. כל אלו מצויים הרבה 

מפחדים  אדם  שהבני  שלנו,  בדור  בפרט  מאוד, 

בעצמם והם אפילו לא יודעים שהם מפחדים.

והוא  מפחד  שהוא  יודע  שהוא  מישהו  יש  א"כ 

יודע את שורש הפחד בעבר, יש מי שיודע שהוא 

מפחד והוא לא יודע מה השורש בעבר, אבל הוא 

יודע ממה הוא מפחד בעתיד, ויש מי שיודע שהוא 

ב	 מסכת ברכות דף ס' ע"א: "ההוא תלמידא דהוה קא אזיל בתריה דרבי ישמעאל ברבי יוסי בשוקא דציון. חזייה דקא מפחיד, אמר 

ליה: חטאה את דכתיב )ישעיהו לג, יד( פָּחֲדוּ בְצִיּוֹן חַטָּאִים".

מפחד אבל הוא לא יודע ממה מפחד, ויש בני אדם 

שמרגישים רק חוסר רוגע, אך לא מבינים שהדבר 

נובע מעומק של פחד בנפש. 

ננסה לעמוד על החלקים האחרונים של מי שיודע 

שהוא מפחד אבל הוא לא יודע ממה, ומי שאפילו 

איך  רוגע,  חוסר  לו  יש  רק  מפחד  שהוא  יודע  לא 

מתמודדים עם זה.

הפתרון - תשובה על חטאים

פחד שבן אדם מפחד והוא יודע שהוא מפחד רק 

כמה  בדבר  יש  מפחד,  הוא  ממה  יודע  אינו  הוא 

קווים כלליים. 

הגמראב מספרת על תלמיד שהיה מפחד, שאמר 

לך  יש  את",  "חטאה  הם  פחדיו  שסיבת  רבו  לו 

חטאים, ולכן אתה מפחד. לא מדובר בעניין חיצוני 

כך  מכח  נובע  שפחד  אלא  לחשוב,  שטועים  כפי 

רואה  שהיא  מצבה,  על  מפחדת  פנימה  שהנשמה 

והיא מפחדת על  את החלק התחתון שבה חוטא, 

המצב שלה, ולכך נולד באדם פחד.

הפתרון, כל פעם שהאדם מפחד, הוא צריך לעשות 

סיבת  זו  ואם  דליבא.  מעומקא  עמוקה  תשובה 

תשובה  תדיר  יותר  יעשה  שהוא  ככל  אז  הפחד, 

)בפרט כשמתעורר אצלו הפחד(, ויעורר את עצמו 

לעשות תשובה עמוקה מעומקא דליבא, הוא יכול 

להרגיש שהנפש נרגעת במידת מה. 

הפחד הפנימי

הפנימי,  הפחד  שורש  נקודת  על  לעמוד  ננסה 

של  בעומק  הפנימי  הפחד  שורש  אליו.  והפתרון 

שאינה  בצורה  חיה  שהנפש  מהפחד  נובע  הנפש, 

נכונה, שהיא תגיע למקום לא נכון, שהיא לא תגיע 

ליעד המכוון שלה. הפחד העמוק בנפש הוא פחד 

טבע  בעולם.  נמצאת  שהיא  העצמית  מהבדידות 

לעולם  יכול  לא  שהוא  הוא,  יצר  שהקב"ה  האדם 

ולכן בני אדם מפחדים מלהיות לבד.  להיות לבד, 

אגיע  שלא  מפחד   נובע  בנפש  א"כ  הפחד  עומק 

יגיע  לייעודי, שלא אשלים את עצמי, או שהאדם 

למקום הלא נכון. אבל בעומק יותר– שורש הפחד 

נובע מהפחד שהאדם מפחד שמא הוא ישאר בודד 

ולבד, שם שורש עומק הפחד שבנפש האדם.

אדם  מאוד,  ברורה  דוגמא  הרי  לזה  רואים  אנחנו 

הולך לבד בחושך הוא מפחד, אם הוא הולך עם עוד 

בשכל  אותו  תשאל  אם  יפחד.  פחות  הוא  מישהו 

'אם יקרה משהו האם פלוני יוכל לעזור לך?' הוא 

יודה לך בפה או שלא או שכמעט שלא, אז מדוע 



ראש           טבת           חודש

ז ו

הבדידות,  מעצם  הוא  הפחד  מפחד?  פחות  הוא 

ג   יש להעיר שעניין זה כ"כ עמוק שהוא דומה לעומק השאלה, מדוע הקב"ה ברא את העולם? ועל אף שרבותינו זצ"ל נתנו תשובות 

בעולמות  להתגלות  הבורא  שרצה  ואמת  בתחתונים",  דירה  לו  לעשות  הקב"ה  "נתאווה  היא:  השורשית  התשובה  לדבר,  שכליות 
התחתונים, אך שורש וטעם רצון זה אין בו סיבה, מכיוון שלתאווה אין שום הסבר שכלי, לא ניתן להסביר ע"פ שכל למה יש תאווה זו 
)ועל אף שיש שיטען "תאווה עונה על צורך מסוים", לא בהא עסקינן אלא בתאווה שללא צורך בהשלמה שהרי בקב"ה עסקינן וממילא 

אין לה סיבה שכלית(, וכן בעניין דידן, רק שמצד הנברא וד"ק. ועיין המשך תרס"ו עמ' ז' בעניין התאווה.

מעצם הלבד, משם מונח עומק הפחד של הנפש.

מה עוזר להתמודד באמונה ואהבה?

שואלים.  אדם  בני  מאוד  שהרבה  נקודה  נחדד 

את  יחווה  שהאדם  הראשון  במהלך  הוזכר  כאשר 

כן  וע"י  אהבה  מתוך  אמונה,  מתוך  מחדש  הפחד 

ששואלים,  אדם  בני  הרבה  ישנם  הפחד.  יסתלק 

"וכי אם אני יאמין או יאהב את הקב"ה אז לא יקרו 

לי צרות?!" 

להם  שקרו  ממש  עולם  גדולי  רואים  אנחנו  הרי 

בפרשיות  לזה,  והברורה  הפשוטה  הדוגמא  צרות, 

השבוע דידן, יעקב אבינו היה לו את הצרה עם עשו 

ועם לבן, היתה לו הצרה עם דינה, ואח"כ יוסף, את 

צרת שמעון, וצרת בנימין, כמאמר הפסוק:"עלי היו 

כולנה". הרי בוודאי שיעקב אבינו היה בעל אמונה 

גדול ובעל אהבה גדול, והוא היה הבחיר שבאבות, 

ואפ"ה קרו לו כ"כ הרבה צרות. 

באמונה  אאמין  אני  "ואם  שואלים,  א"כ  אדם  בני 

זה  אז  מאוד  הקב"ה  את  יאהב  אני  ואם  שלימה, 

יעזור לי שלא יהיו לי צרות?! הרי גם גדולי גדולי 

והיתה  גדולה  אמונה  להם  שהיה  כולם  הדורות 

להם אהבת ה' מופלגת מאוד, אפ"ה היו להם כ"כ 

על  אעבוד  שאני  יעזור  זה  מה  אז  צרות,  הרבה 

אמונה ואהבה?! סוף כל סוף הצרות יכולים להגיע 

וכשהם מגיעים הם כואבים מאוד..."

כשמתבוננים על השאלה הזו, השאלה הזו לכאורה 

מאיתנו  אחד  כל  מאוד.  מאוד  מאוד  נכונה  נראית 

שחי כאן בעולם, ומדבר מעט עם בני אדם, רואה 

ושומע כמה צרות יש בעולם. כמה בני אדם חייהם 

היו רגועים וברגע קט השתנה הכל, כמה בני אדם 

סובלים מעוד צרה ועוד צרה. 

חיי  וחי  האמיתיים  מהחיים  דעת  שמסיח  מי 

את  להרגיע  יכול  ליבו,  בשרירות  הולך  הוללות, 

ודואג  מיצר  להיות  לב  שנותן  מי  אבל   - עצמו 

בצרתם של ישראל, אז הוא רואה ומביט ומרגיש 

כ"כ הרבה צרות. בוודאי א"כ שזה יביא אותו לידי 

מקום שהוא מפחד תמיד, ומרוב ריבוי הצרות שיש 

ואהבה,  אמונה  תהיה  אם  אפילו  לכאורה,  בעולם 

איך יתמודד עם כ"כ הרבה צרות, ולא יפחד שמא 

יהיו עוד?

השאלה הזו היא שאלה קשה מאוד מאוד, ובפרט 

ורואה כמה צרות יש בעולם.  למי שמעט מתבונן 

ודקה:  פנימית  עמוקה,  היא  האמיתית  והתשובה 

אמנם  שכל.  של  שאלה  היא  שנשאלה  השאלה 

זה לא משום שיש "תשובה  זה שאדם לא מפחד, 

שיכלית"ג למה לא לפחד. אלא שהתשובה נובעת 

ממקום פנימי יותר שנמצא בלב של האדם, שהוא 

מעבר  גם  וממילא  "שאלות",  של  למקום  מעבר 

נמצא  לא  האדם  כאשר  "תשובות".  של  למקום 

באותו מקום, אלא הוא נמצא בחוץ יותר בלב, אז 

שם השכל שואל את אותם שאלות, ושם אי אפשר 

תשובות  לקבל  אפשר  ברורות.  תשובות  לקבל 



ט ח

בלבבי משכן אבנה

חלקיות, אבל לא תשובות שלימות, כי העולם סוף 

סובלים  הרשעים  הן  צרות,  בהרבה  מלא  סוף  כל 

וגם הצדיקים סובלים. 

הפנימי  המקום  בלב,  פנימי  יותר  מקום  יש  אמנם 

הזה בלב, הוא מקום ה"תמימות", זהו המקום שבו 

מחוץ  נמצא  האדם  כאשר  לקב"ה.  מחובר  האדם 

אני  "וכי אם  והוא שואל,  בנפש,  זה  פנימי  למקום 

אסבול?  לא  צרות?  יהיו  לא  אז  לקב"ה,  אתחבר 

גם אם אדע שהכל לטובה, עדיין זה מאוד מפחיד 

ומאוד כואב". אמנם כאשר נכנסים לאותו המקום, 

מעבר  שהוא  למקום  מתחבר  שבלב  ההכרה  כח 

לשכל, משם בעצם האדם בעומק שואב את מקור 

הביטחון, שהוא למעלה ממקום מהפחד שבנפש. 

יעקב  כמו  ממש,  עולם  גדולי  שאפילו  בוודאי  זה 

אבינו, שהיה לו צרות רבות, על אף שבוודאי היתה 

לו אמונה גמורה, ואהבת ה' גמורה, בכ"ז הסתלקה 

בצער.  היה  שהוא  מחמת  שנה,  כב'  שכינה  ממנו 

ויש להם  גדולי עולם שיש להם אמונה  הרי שגם 

צרות  ובפרט  צרות,  להם  קורות  כאשר  ה',  אהבת 

שאפילו  רואים  אנחנו  ואם  להם.  כואב  גדולות, 

גדולי עולם שיש להם צרות כואב להם, חושב לו 

ה'?  אהבת  יעזור  מה  האמונה,  יעזור  "מה  האדם 

ד	  וממילא שורש כל הפחדים הוא בריחוק מהבורא. ובעומק יותר המתבאר כאן הוא שפחד יכול לחול רק מכח זה שאדם שוכח ש"אין 

עוד מלבדו" ואין ממש שום פרט בבריאה חוץ מהבורא ית'.

סוף כל סוף, זה כואב". בוודאי שהאמונה תחליש 

זה  ה' תחליש את הכאב, אבל  את הכאב, האהבת 

לא יסלק לגמרי את הכאב, ועדיין נשאר כאב גדול.

שכלית.  תשובה  עליה  אין  שבעומק  שאלה  זוהי 

התשובה מגיעה ממקום עמוק בתוך הלב, שקשור 

לקב"ה. במקום העמוק של הנפש, שבן אדם נקשר 

לקב"ה, ורק שם הוא לא נמצא לבד ורק באופן של 

הכרה בהיות בורא ונברא אין לו פחדד. 

שנתבאר  כמו  הפחדים  כל  שורש  ברור:  להבין 

שהוא  מחמת  הנפש  של  בעומק  נובעים  לעיל, 

בעומק  לבד,  נמצא  לא  כשהוא  אבל  לבד,  נמצא 

הנפש אין פחד. כאשר האדם לא נמצא עם הקב"ה 

עמוק בלב שלו, אז הוא מפחד, והוא מפחד מהרבה 

דברים. הוא מפחד מצער כזה, והוא מפחד מצער 

שהוא  מזה  נובע  בעומק  הפחד  שורש  אבל  אחר, 

נפשו  בעומק  מתחבר  כשהאדם  אבל  לבד.  נמצא 

על  ולכן,  מסתלקת.  הפחד  שורש  סיבת  לקב"ה– 

סוכ"ס  אחר,  או  זו  מסיבה  לפחד  שאפשר  אע"פ 

מפחד  לא  הוא  נעקר,  הפחד  ששורש  כך  מעצם 

הרבה, אלא הוא מפחד רק מעט.

רוב הפחדים בדורנו באים מחוסר קירבת ה'

בדור  אדם  לבני  פחדים  הרבה  כ"כ  שיש  הסיבה 

צרות  הרבה  כך  כל  שיש  מחמת  רק  לא  זה  שלנו, 

ולכן בני אדם מפחדים הרבה. אלא הסיבה הפנימית 

שהנפשות  מחמת  זה  בנפשות,  פחד  הרבה  שיש 

בפנימיותן מרגישים שהם נמצאים במצב של "דור 

יתום", רחוק מאוד מאורו ית"ש. שם שורש ריבוי 

הפחד שנמצא בעולם. 

אבל מחמת שבשכל ובהכרה היותר חיצונית שבלב 

המקום הפנימי הזה לא נגלה, לכן נראה לבני אדם 

פלוני, שהם מפחדים מדבר  שהם מפחדים מדבר 



ראש           טבת           חודש

ט ח

שמעו  שהם  צרות  מהרבה  מפחדים  אלמוני, 

מהעבר שמא זה יקרה בעתיד. אבל אליבא דאמת, 

רואים  שאנחנו  הצרות  וריבוי  הצרות  כל  שורש 

הפחד.  סיבת  של  ההתגלות  רק  הוא  שלנו,  בדור 

עומק סיבת הפחד נובעת מכך שהאדם חי בצורה 

יכול  ולכן  בפרט(,  מהשם  )ובדידות  בדידות  של 

לחול עליו כל הפחדים כולם שנמצאים בדור הזה.

עם  רק  להתמודד  לא  היא  לפחד  העמוקה  העצה 

כמו  איתו,  להתמודד  גם  –אפשר  הגלוי  הפחד 

רק  להתמודד  לא  אבל  בארוכה.  לעיל  שדובר 

הבעיה  את  לפתור  לנסות  אלא  הגלוי,  הפחד  עם 

בשורשה, היכן שמגיע מקור הפחד. הפתרון הוא: 

זה,  בעולם  "לבד"  שלנו  הנפש  בעומק  לחיות  לא 

זהו  העולם.  והיה  שאמר  למי  מחובר  להיות  אלא 

הפתרון  והוא  הפנימי,  לפחד  השלם  הפתרון  סוד 

האמיתי.

הרגעת הפחד ע"י תרופות

האמיתי  הפנימי  הפתרון  זה  עכשיו,  שנתבאר  מה 

כיון  למעשה,  אבל  אדם,  בני  של  לפחד  והשלם 

ומאור  פנימי  מאד  פתרון  הוא  הזה  שהפתרון 

ובכל  אחד–  ביום  אליו  להגיע  אפשר  ואי  עמוק, 

פתרונות  וצריכים  פחד,  להם  יש  אדם  בני  זאת 

והשלם.  העמוק  הפנימי  הפתרון  מלבד  מידיים, 

לכן, בחיצוניות של הנפש צריך להשתמש עם עוד 

עצות על מנת לסלק את הפחד.

בני  הרבה  יש  לעיל:  שנתבאר  כמו  מהעצות  חלק 

אדם שמה שמסיר מהם את הפחד זה זה ששומעים 

אותם,  שמבינים  זה  להם,  שמקשיבים  זה  אותם, 

בני  הרבה  כן,  על  ויתר  אותם,  שמרגישים  זה 

הם  יותר  ובדקות  תמיכה,  להם  יש  כאשר  אדם 

גם  מפחדים.  פחות  הם  כן  ע"י  לבד,  נמצאים  לא 

ע"י  הפחד  עם  להתמודד  אפשר  פעמים  למעשה 

שמראים לבני אדם שמה שהם מפחדים מהם אינו 

בני  פעמים,  הרבה  אבל  מציאות.  ולא  דמיון  אלא 

אדם יודעים שזה דמיון, ואפילו הכי הם מפחדים– 

כאן צריך לנסות לחתור להגיע לנקודה הפנימית.

החיצוניות  העצות  את  להפקיע  באנו  לא  א"כ, 

ברירה  אין  ולפעמים  איתם,  להשתמש  שצריך 

הפחד.  את  להסיר  ע"מ  כדורים  ליטול  צריך  וגם 

אפשר  זמני,  באופן  השלם.  הפתרון  את  הצענו 

מנת  על  המערבית  הרפואה  חלקי  עם  להשתמש 

כתכלית,  כתהליך,  אבל  זמנית.  פחדים  להסיר 

של  החתירה  להיות  צריכה  לשם  שלם-  כמהלך 

הנפש, ומשם להסיר את שורש כל הפחדים כולם 

וענפיהם.

שנגיע  ה'  בעזר  שנזכה  ית"ש  הבורא  אותנו  יזכה 

רק  היה  שלו  הפחד  שכל  יצחק',  'פחד  למדריגת 

יחזרו  כולם  הפחדים  וכל  מהקב"ה,  להתנתק  לא 

בלבד-  אחד  פחד  אלא  לנו  יהיה  ולא  לשורשם, 

'פחד יצחק', פחד מניתוק מהקב"ה, וע"י כן נתחבר 

אליו בעומק הלב, ואז לא נפחד כלל.



יא י

בלבבי משכן אבנה

שאלות ותשובות

ה	 איוב פרק ג' פס' כה: "כי פחד פחדתי ואשר יגורתי יבא לי"

ואפילו  ידי מחשבתם מה שהם חושבים.  יכולין לפעול על  כי  ראה שיחות הר"ן אות סב: "דע שיש בבני אדם סגולות גדולות,  ו	  

כל  דהיינו  כן,  שיהיה  אחד  בדבר  ודבוקה  אחוזה  כולה  היא  כשהמחשבה  כי  אדם.  בני  ממחשבות  בא  הוא  ושלום  חס  היקרות 
וחושבים  ודבוקים  אחוזים  כאחד  וכשכולם  הנקודה.  עד  כולם  הבחינות  ושאר  וחיצוניות  פנימיות  דהיינו  במחשבה  שיש  הבחינות 
תהיה  וגם שהמחשבה  חושבים.  כמו שהם  כן  יהיה  פועלים שבהכרח  הם  זה  ידי  על  אחרת,  למחשבה  ונטיה  בלבול  בלי  כן  שיהיה 
בפרטי פרטיות לא בדרך כלל, כגון שיחשוב שאם יהיה כן יהיה כך וכך בפרטיות. אבל כשחושב בדרך כלל הוא בחינת גלמי כלים 
זה, אם תהיה מחשבתו  לענין הלימוד מועיל  וגם  )סנהדרין קא:(.  כו'  יוצא  נבט שראה אש  ויכול לטעות כמו שטעה  ו(  יב,  )כלים 
במחשבתו  שיחשוב  למשל  דהיינו  כנ"ל,  בזה  מאד  ואחוזה  תקיפה  המחשבה  שתהיה  ובלבד  כן.  יהיה  בודאי  כנ"ל,  מאד  תקיפה 
אותם  ילמוד  אופן  באיזה  בדעתו  ויצייר  ויחשוב  הגדולים,  הפירושים  כל  עם  כולם  פוסקים  הארבעה  כל  ולגמור  ללמוד  שיזכה 
היטב  בזה  מחשבתו  ויכניס  אחת,  בשנה  כולם  לגמור  שיזכה  עד  אחד  ביום  דפין  חמישה  ללמוד  שיזכה  למשל  כגון  זמן,  ובכמה 
ש"ס  כגון  הקדושה  התורה  לימודי  בשאר  בזה  וכיוצא  מאד.  בזה  ואחוזה  תקיפה  המחשבה  שתהיה  עד  מאד  גדול  בתוקף  היטב 
שזה  ואמר  כן.  שיהיה  יזכה  אזי  גדול  בתוקף  הרבה  בזה  ויחשוב  וישתוקק  ויכסוף  וכיוצא,  ותנ"ך  וכו'  וטורים  והרא"ש  הרי"ף  עם 
שמועלת דהינו  ממש  מועלת  תורה,  לדברי  אפילו  מועלת  מחשבה  כו:(:  )שם  שאמרו  במה  לברכה  זכרונם  רבותינו  בדברי   מרומז 
ומסייע לזה אפילו לדברי תורה. ואף על פי שרש"י פירש שם בענין אחר, אף על פי כן הוא כך. ולא סיים לבאר הדבר יותר, ואלו ואלו 

שאלה: 

מערבים,  סכנה  שקצת  במקומות  בארץ  גרה  אני 
לשמור  דברים  מיני  כל  ברכב  לשים  וצריכים 
מאבנים וכו' וכו', וקורה מקרים של סכנה שבאמת 
זה פחד חיובי, שצריכים להסתכל  מפחדים. האם 
אותנו  להביא  שצריך  טוב,  פחד  כמו  זה  על 

למקומות טובים?

הרב: 

הפחד החיובי הראשון שבן אדם צריך לפחד, הוא 
מעצם כך שהוא מפחד מדברים חוץ מהקב"ה. זה 
עצם  את  יש  שיש.  הנקי  האמיתי  הפנימי  הפחד 
הפחד מהקב"ה, ויש את הפחד שהאדם מפחד מזה 
שמתעורר  פעם  כל  מהקב"ה.  חוץ  מפחד  שהוא 
זה צריך לעורר  אז  וכדו',  כגון מערבים  כזה פחד, 
את האדם להבין שהסיבה שהוא מפחד זה מחמת 
נמצא  היה  הוא  אם  הקב"ה.  עם  נמצא  לא  שהוא 
באמת עם הקב"ה, הוא לא היה מפחד. עוד פעם, 
עם  יהיה  הוא  אם  באמת  אבל  שכלי,  ענין  לא  זה 
איתו,  כשנמצאים  הקב"ה,  יפחד.  לא  הוא  הקב"ה, 
צריך  זה  הפחד,  מתעורר  כן  וכאשר  פחד.  אין 
מפחד  שהוא  שהסיבה  האמת  את  לאדם  להזכיר 
מחובר  לא  שהוא  מזה  לפחד  עכשיו  צריך  הוא 

לקב"ה בשלימות, ולכן הוא מפחד מערבים.

שאלה: 

שמזכיר  פחד  זה  בעצם,  חיובי  פחד  לא  זה  אז 

שאנחנו לא נמצאים במקום הנכון?

הרב: 

הטוב.  לצורך  דבר  בכל  להשתמש  אפשר  נכון. 

אפשר להגיד לבן אדם "אל תפחד" לעצמו, ואפשר 

לומר לו, "תשתמש בפחד הזה, ותעורר פחד עליון 

לא  פחד  לו  יש  כשבאמת  מילי  הני  אבל  יותר". 

להיות עם הקב"ה, כי אם אין לאדם פחד לא להיות 

עם הקב"ה, אז זה לא יעורר אותו לזה, זה מחשבה 

עם  להיות  לא  פחד  לו  מונח  בעצם  אם  בעלמא. 

יכול  זה  מערבים,  מפחד  הוא  עכשיו  רק  הקב"ה, 

לעורר אותו לאותו פחד עליון.

שאלה: 

שקרה  דבר  הדמיון  בכח  כשמדמיינים  האם 

שזה  איכשהו  לגרום  יכול  זה  האם  אחר,  למישהו 

יקרה אצלינו, בגלל שאנחנו מדמיינים כזה דבר?

הרב: 

בדברי  רבותינו,  בדברי  כתוב  מאוד!  נכונה  שאלה 

חז"ל "אשר יגורתי יבא לי"ה, הדבר שהאדם חושב 

לא  אבל  אליוו.  מגיע  בסוף  אותו  ומעסיק  עליו 



ראש           טבת           חודש

יא י

מדובר כאן שהאדם ידמיין דבר שהוא לא מפחד 
ממנו,   מפחד  כבר  הוא  מדמיין  שהוא  מה  ממנו. 
נמצא שמה שהוא מפחד ממנו בהכרח כבר עובר 
את  לוקחים  רק  אנחנו  וממילא  בדמיון,  אצלו 
הדמיון והופכים אותו שיהיה בצורה של אמונה 
ובצורה של אהבת ה'. אילו בן אדם לא מפחד, לא 
היינו מציעים לו לצייר את אותו פחד. מדוע? כי 
אנחנו מעוררים אותו לכך שהוא הביא את עצמו 
שזה  לפעול  יכולה  שהמחשבה  מצב  אותו  לידי 
יקרה. אבל מדובר כאן הרי באדם שמפחד, ואדם 
שמפחד, אז הדמיונות האלה נמצאים אצלו כבר 
בלי אמונה ובלי אהבה. כל מה שאנחנו עושים זה 
שאנחנו מבררים את המדמה מכח אמונה ומכח 
לקחנו  אלא  לדמיון  אותו  הכנסנו  לא  ה',  אהבת 
והפכנו  מבורר,  לא  נמצא  כך  שבין  הדמיון  את 
ה'.  אהבת  ומתוך  אמונה  מתוך  למבורר  אותו 
בזה  יש  זה שהוא מדמה  נמצא שבוודאי שבכח 
כך  ובין  כך  בין  הוא  הזו,  העצה  בלי  אבל  סיכון, 
כבר מדמה את הדבר רק בלי אמונה ובלי אהבת 
ה', וע"י מה שדובר הוא מברר את המדמה יותר 
יבוא אליו כמובן  כן החשש שזה  וע"י  לקדושה, 
הולך ונקטן ולא הולך וגדל. אבל השאלה נכונה 

מאוד.

שאלה: 

שיעשה  מאהרון  ביקשו  אז  העגל,  את  כשעשו 
את  שיביאו  להם  אמר  והוא  בשבילם,  אותו 
כיצד  מהפחד,  עגל  ועשה  והזהב  התכשיטים 

במדרגתו הוא פחד?

הרב: 

דברי אלקים חיים."

וראה עוד בספר המאמרים תרפ"ז להצמח צדק שהיה חסיד חולה שבא לבקרו ואמר לחסיד: "טְרַאכְט גוּט ווֶעט זַיין גוּט" )תחשוב 

טוב יהיה טוב( ובאמת אותו חסיד נרפא מחוליו בשל כך.

אבל  חור.  בגלל  פחד  שהוא  מפורש  אמרו  חז"ל 
כיסוד כללי צריך להבין, שכיון שהאדם לא יכול 
לא  גם  לכן  בקב"ה,  לגמרי  לגמרי  דבוק  להיות 
יתכן שהוא לא יפחד בכלל, אבל בוודאי שאפשר 
את  לגמרי  לעקור  אפשר  אי  הפחד.  על  לעבוד 
להישאר  לבין  לגמרי  לעקור  בין  אבל  הדבר, 
עוד  יש  ונורא.  יש הבדל עצום  במצב העכשווי, 
פחד בנפש, שהאדם מפחד "שמא יגרום החטא", 
כמו ביעקב אבינו, אבל צריך שיהיה איזון בנפש 
שהאדם  למקום  מפחד  לא  שהאדם  המקום  בין 
מפחד. אם האדם לא נמצא עם הקב"ה, אז האיזון 
לא קיים בצורה נכונה. אבל אם האדם דבוק עם 
הקב"ה, אז נעשה איזון בין המקום שלא מפחד 

למקום החיצוני שמפחד.

שאלה: 

זה עוד נקודה של פחד?

הרב: 

כן, זה נקודה של פחד "שמא יגרום החטא", וזה 
חל על "צל צילו של גוף". אבל אז זה מאוזן בין 
הפנים לחוץ. אם אין את החיבור השלם לקב"ה, 
אז החלק החיצוני של הפחד שולט, ואז זה גורם 
שהאדם מפחד מעבר לגבול שהוא צריך לפחד. 
הפנימי  החלק  אז  בקב"ה,  דבוק  הוא  אם  אבל 
מושקט, והחלק החיצוני שראוי שיהיה בו פחד 
"שמא יגרום החטא" מגיע לשיעור ולמינון הנכון 

שלו, וזה היה הפחד של הקדמונים.

שאלה:  

החשש "שמא יגרום החטא", זה לא יכול להיות 
מבפנים? זה רק חלק חיצוני?



PB יב

בלבבי משכן אבנה

הרב: 

אפשר  אי  בקב"ה,  לגמרי  שדבוק  הפנימי  במקום 
שיהיה בו חטא, אז הוא לא חושש מחטא.

שאלה: 

מרגיש  שהאדם  פעם  שבכל  יוצא  לכאורה  אז 
פחד חזק, אז זה סימן שמשהו לא בסדר איתו, או 
שזה חטא, או שזה לא קשור לקב"ה מספיק? זה 

סימפטום, זה מראה שמשהו לא בסדר איתו?

הרב: 

הגדרה נכונה מאוד! אם הפחד הוא מאוד חזק, אז 
לו  יש  נכון. אם הפחד הוא  זה מראה שמשהו לא 
כלפי  רוגע  מרגיש  הוא  אחד  מצד  ושוב",  "רצוא 
את  מזהה  הוא  ואז  פחד,  לו  יש  ומאידך  הקב"ה, 
הפחד, אם הפחד הוא "שמא יגרום החטא" אז זהו 
פחד דקדושה. אבל אם לא, אז זה סימן שהאדם לא 

הגיע למקום השלם שלו. נכון.

שאלה: 

א( אם שייך שפחדים באים בגלל מה שקרה בגלגול 
שהרב  או  מציע  הרב  האם  כן,  אם  ב(  הקודם? 
שאפשר  היום,  שיטות  מיני  כל  יש  ללכת,  מסכים 
]"היפנוסיס[  בעבר  שהיה  מנה  אדם  לבן  להחזיר 

ועל ידי כך אפשר לתקן את הפחדים?

הרב: 

הדברים  הקודם.  מהגלגול  פחדים  ששיש  בוודאי 
יכול  שזה  רבותינו,  בדברי  להדיא  מפורשים 
הברורה  הדוגמא  הקודם.  מהגלגול  גם  להיות 
לזה, שהאר"י ז"ל אמר לר' חיים ויטאל, שכל פעם 
שהוא שומע שמישהו נרצח, הוא מאוד מפחד, כי 
בגלגלול הקודם, הוא היה מהרוגי מלכות שרצחו 

ז	 שער הגלגולים הקדמה לח וז"ל רבי חיים ויטאל: "גם א"ל )האריז"ל לרח"ו(, שבהיותי בן י"ג שנה, נתעבר בי נפש דר' אלעזר בן 

ערך תלמיד ריב"ז, ואח"כ בהיותי בן עשרים שנה, נתעבר בי נפש דר' אלעזר בן שמוע, תלמידו של ר' עקיבא, כי להיותו אחד מעשרה 
הרוגי מלכות, מעלתו גדולה מר' אלעזר בן ערך. ושעתה בשנת השל"א ליצירה, שאני בן כ"ט שנים ללידתי, היה בי רוח של ר' עקיבא 

ע"ה, מרחפת ומחופפת עלי להתעבר בי בעה"י, מזה נראה כי נפשו מגולגלת בי עם נפשי"

אותו, ולכן הוא מפחדז. 

האם ללכת לכאלה בני אדם ]לעשות "היפנוסיס[ 
- אז ראשית צריך לברר כל בן אדם אם הוא באמת 
הגון וישר. אבל לאחר שנניח שהוא הגון וישר, רמת 
הדיוק של זה היא לא במאה אחוז. אז השאלה האם 
להתמודד להדיא באופן שדיברנו שאני יודע ממה 
העומק  עם  להתמודד  או  להתמודד,  וככה  הפחד 
של העצה שהצענו, באופן שבן אדם לא יודע מה 
האמיתיים,  ומעטים  הרמאים  שרבו  כיוון  הפחד. 
אחוז,  במאה  מבורר  לא  זה  אמיתיים  אותם  וגם 
מאוד  מאוד  עבירה  לא  זה  אם  כלל  דרך  על  לכן 
הפחד  כללות  עם  להתמודד  היא  העצה  חריפה, 
זו  הזו.  להלבשה  דווקא  להיכנס  ולא  בשורשה, 
יודעים.  כשלא  הפחד  עם  כשמתמודדים  העצה 

העצה כמו שנאמר, זה לחיות במקום יותר פנימי.


