
 שינה וחולמות

 עבודה ראש חודש

כסלו
בלבבי

 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון“
USA 605.313.6660 | ישראל 073.295.1245

נערך על ידי תלמיד



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור 
קונטרס 'אאלפך חכמה',
שכל שבוע עוסק בתיבה 

 אחרת.
המעוניין להצטרף לרשימת 
 התפוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל
bilvavi231@gmail.com

Œמדרכי הקדושה עדיף לש
 לוח בקשה דרך הפקס 

03-5480529

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, 
ניתן ליצור קשר עם 

 מערכת 
 'בלבבין משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 פקס: 03-5480529
ת.ד. 34192 ירושלים 

9134100 
bilvavi231@gmail.com

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<
>- ]6562311[   

סולמית ]#[

לקבלת העלון השבועי 
 בדוא"ל

 יש לשלוח בקשה לכתובת:
bilvavi231@gmail.com
לקבלת העלון השבועי 

 בפקס
יש לשלוח בקשה לפקס 

 המערכת: 
03-5480529 



ג

ראש           כסלו           חודש

 חודש כסלו. רבותינו אומרים, שהחורף בכללות הוא זמן של "שינה", 
וחודש כסליו מיוחד ל"כח השינה" שבנפש.

האשה נבראה משינה

א	  בראשית ב' כא'-כב'.

ב	  ברכת אשר יצר.

ג	  שיר השירים ה' ב'. 

ד	  מסכת ברכות פרק ט' – ושם הגמרא מעמידה שהאדם 'רואה' בחלומו מהרהורי ליבו.

בדברי רבותינו למדנו שכח השינה מתגלה לא רק באדם 
שישן או בבע"ח שישנים, אלא גם הצומח, ואפי' הדומם, 
יש בו גילוי מסוים של כח של שינה. נתבונן בס"ד בהרחבה 
להבין בנפש שלנו, מה עניינו של כח השינה, ואיך אפשר 

להשתמש בו ולכוון אותו לצד הטוב.

בזמן שהאדם ישן יש העניין זה כח של גריעותא )חיסרון( 
וכח של מעליותא )מעלה(. פעם ראשונה שמוזכר להדיא 

מאדה"ר,  חוה  את  יצר  שהקב"ה  בשעה  שינה,  בתורה 
אחת  ויקח  וישן  האדם,  על  תרדמה  אלקים  ה'  "ויפל 
מצלעותיו ויסגור בשר תחינה...ויביאה אל האדםא"- הרי 
ששורש בריאת האישה היא מהשינה. כשאנחנו עוסקים 
אשה  של  בריאתה  –כל  לנשים  עבודה  של  בסוגייא  א"כ 

באה משינה.

עיקר כח האשה - הלב
אצל  חזק  היותר  הכח  ואישה,  איש  שיש  מאוד  ידוע 
אצל  חזק  היותר  והכח  והשכליות,  המוחין  כח  זה  האיש 
את  יצר  "אשר  נאמר  באדם  והלב.  ההרגש  זה  האשה 
האדם בחכמה"ב הוא נברא בחכמה ולכן עיקר הכח שלו 
בזמן  שינה,  בכח  נבראה  האישה  כך,  לעומת  מוחין;  זה 
שהאדם ישן, כמו שאומר הפסוק "אני ישנה וליבי ער"ג, 
נמצא שכשהיא נבראה מן האדם, מה שהיה ער אצלו זה 

הלב, לכן עיקר הגילוי של כח האישה זה כח של לב.

"אני ישנה וליבי ער", בזמן שהאדם ישן מסתלקים ממנו 
המוחין ועיקר חיותו נמצאת בליבו, זהו כל יצירת האישה 
שהיא נבראה מזמן שהאדם ישן "ויפל ה' אלהים תרדמה 
וישן" שאז נבראה האשה, לכן כח ההרגש שבאישה הוא 

הכח העיקרי.

שני חלקים של הלב – התעוררות ורצונות
צריך להבין איך וכיצד משתמשים עם השינה, ע"מ לגלות 

את ה"לב" שבאדם.

הלב  חלקים.  משני  מורכב  ממש,  בכללות  שבאדם,  הלב 
מורכב מכח של התעוררות, ומכח של רצונות הנקראות 
'מידות שבלב', 'מידות' הן חקיקת דפוס הרצון שמתגלה 
בעומק הלב. אלו הם א"כ שני החלקים שמתגלים בלב - 
כח של התעוררות, וכח של רצון שבלב שממנו ה'מידות', 

האדם  של  הרצונות  דפוסי  הם  אלו  ההתנהגות  שדפוסי 
בליבו.

בזמן שהאדם ישן, 'אני ישנה ולבי ער' - עיקר מה ש"ער" 
בלב זה לא כח ההתעוררות שבלב, אלא הלב ער בו. הכח 
של הרצונות, הכח של המידות- זה עיקר הגילוי שמתגלה 

בלב של האדם בשעה שהוא ישן.

חלומות – גילוי הרצונות שנמצאים בלב
בשעה שהאדם ישן, הוא חולם חלום. מהו שורש החלומות 
שבאדם? בכללות ממש יש ג' שורשים לחלומות שהאדם 
חולם. יש שורש אחד לחלום מכח המאכלים שהוא אכל 
לאדם  גורמים  מהכבד  שעולים  והעשנים  יום,  באותו 
הן  המאכלים  טבע  מצד  הן  חולם,  שהוא  מה  את  לחלום 

מצד מי שעשה את אותם מאכלים והמחשבות שהיו לו, 
בזמן שהוא עשה אותם, וכן על זה הדרך. זהו חלק אחד של 
חלומות. חלק שני של חלומות שהאדם חולם, הוא כדברי 
שהוא  מה  ליבו"ד  מהרהורי  אלא  רואה  האדם  "אין  חז"ל 
חשב במשך היום. חלק שלישי של חלומות שהאדם חולם 



ד

בלבבי משכן אבנה

זה גילוי של עומק הרצונות שנמצאים בליבו, "על משכבי 
שהאדם  שבשעה  נפשי"ה  שאהבה  את  ביקשתי  בלילות 
יכול לגלות ולברר את מה  שוכב על מיטתו בלילה, הוא 

שהלב שלו מבקש, את מה שהלב שלו רוצה.

ה	  שיר השירים ג' א'.

ו	  החלוקה המובארת כאן היא בכללות, וראה ספר גלות וגאולה בהרחבה רבה מאד על חלוקת האדם ומבנהו.

ז	  קהלת ז' כד'

שהאדם  אפשר  חולמים,  שאנחנו  מהחלומות  אחד  בכל 
ואפשר  כלל,  בהם  יתבונן  ולא  מהחלומות  דעתו  יסיח 
שהוא ינסה להשתמש בהם ולהביא אותם לידי התועלת 

המצויה. ננסה בס"ד להסביר איך וכיצד.

הכרת נפש האדם
 - החיצוניות  פנימיותו.  בו  ויש  חיצוניות  בו  יש  אדם  כל 
זה מה שהוא עושה. הפנימיות - אלו הם הרצונות שלו, 
המחשבות שלו, המידות שלו. עיקר האדם זה הפנים של 

האדם. שם נמצאים הרצונות המחשבות והמידות.

בוודאי שאם יש פנים ואין חוץ, זה לא שווה כלום. אבל 
אם יש חוץ ואין פנים, אז העיקר חסר מן הספר.

החיצונית שלנו ממש, כל אחד ואחת מאיתנו על דרך כלל 
יודעים איך הם נראים, כל אחד הרי על דרך כלל הסתכל 
שאנחנו  המעשים  את  נראה.  הוא  איך  וראה  במראה 
עושים ולשים לב למה אנחנו עושים, איש לפי ערכו, אז 
אנחנו מכירים החיצוניות שלנו. אבל איך אנחנו מכירים 

את העולם הפנימי שנמצא בתוכנו?

העולם הפנימי שבו אנחנו חיים, יש חלק שיותר קל להכיר 
הקווים  את  אותו.  להכיר  קשה  שיותר  חלק  ויש  אותו, 
הכלליים של הנפש הפנימית- האדם יכול להכיר בקלות 
)באופן יחסי(. הוא מכיר בכללות ממש האם הוא אדם זריז 
בנפשו או עצל בנפשו, הוא מכיר בכללות ממש האם הוא 
אדם שנוטה לשמחה או אדם שנוטה לעצבות, הוא מכיר 
לרע  או  עיין  לטוב  שנוטה  אדם  הוא  אם  ממש  בכללות 
עין. כל זה בכללות ממש האדם יכול להכיר מהתבוננות 
ראויה, אלא אם כן הוא כ"כ לא מסכים עם עצמו שהוא 

צריך להטות ולשחד את עצמו ועי"כ הוא לא מכיר.

א"כ את הרובד החיצוני ממש של המראה אנחנו מכירים- 
פחות  להכיר,  יכולים  אנחנו  המעשה,  של  הרובדים  את 
כפי ערכו. את הקווים הכלליים ממש של  איש  יותר,  או 
כפי  להכיר  יכולים  ממש  ככלי  באופן  ג"כ  אנחנו  הנפש- 
רבים  מחלקים  מורכבת  אדם  בכל  הנפש  אבל  שדובר. 
מאוד. היא מורכבת משכבות על גבי שכבות. מה שנראה 

במבט הראשון ואפילו קצת יתר על כן, היא רק השכבה 
בשכבות  נוגעים  אנחנו  איך  שניה.  שכבה  או  הראשונה 
היותר פנימיים, בדברים היותר דקים של הנפש ולא רק 

בשכבה החיצונית ובחלק היותר גס של הנפש?

מאוד  עבה  חבל  שיש  כחבלים,  נמשלת  אדם  של  נפש 
דקים  חוטים  שיש  עד  דק,  ויותר  דק  יותר  חבל  ויש 
מאוד, כמו חוטי תפירה קורי עכביש וכדומה. נפש אדם 
העבה  החלק  את   - חבלים  של  בצורה  מורכבת  שהיא 
פחות,  ומי  יותר  מי  מכיר,  מאיתנו  אחד  כל  החבלים  של 
אבל אפשר להכיר. וככל שהחלקים הפנימיים של הנפש 
מכירים.  אדם  בני  ופחות  פחות  כך  יותר,  דקים  נעשים 
הנפש הפנימית של כח אחד ואחת מאיתנו, שהיא 'דק על 
דק עד אין נבדק', כמעט אין בני אדם שנוגעים בעומקה 

של הנפש לרוב הדקות שלה.

זה  נפשו,  את  מכיר  שהוא  כלל  דרך  על  שחושב  מי 
נובע מכך שהוא תופס שכל מה שיש בנפש שלו זה רק 
הרובדים החיצוניים יותר והגסים יותר. אבל ככל שהאדם 
יותר, הוא מתחיל להבין שבעומק נפשו  מכיר את עצמו 
יש רבדים עוד יותר דקים ועוד יותר דקים, ואז הוא מבין 
שמה שהוא מכיר את עצמו, זה רק טיפה מן הים ממש. 

ועל זה נאמר, "עמוק עמוק מי ימצאנו"ז.

את  להכיר  עמל  שלא  ואדם  עצמו  את  מכיר  שלא  אדם 
מי  הנכון.  בכיוון  פועלים  לא  חייו  שכל  בהכרח  עצמו, 
את  להכיר  בלי  שנה  ושמונים  שבעים  לחיות  שמנסה 
עצמו, הרי זה כאדם שנעשה נגר ומעולם לא למד נגרות 
ואין לו חוש לזה, הריהו כסנדלר שלא למד את המקצוע 
ומנסה לתקן נעליים ואין לו חוש לזה. לא יתכן שהאדם 
יעבור את כל ימי חייו אם הוא לא מכיר את נפשו. אדם 
כמו   - נפשו  את  להכיר  חייו  ימי  כל  עמל  להשקיע  חייב 



ה

ראש           כסלו           חודש

הפסוק  ע"פ  ועוד,  המהר"ל  ואומר  הראב"דח  שאומר 
את  להכיר  עמלנו  לכן  אלוק"ט.  אחזה  "מבשרי  באיוב, 

ח	 ראה פירוש הראב"ד לספר יצירה פרק א' משנה א': צריך אתה לדעת שכל מה שברא הקב"ה בעולמו כנגדו ברא באדם שנאמר נעשה 

אדם בצלמנו כדמותנו וכל זה כדי שיתבונן מתוך הנגלה את סתרי החכמה, שנאמר ואחר עורי נקפו זאת ומבשרי אחזה אלוק, פירוש האיברים 
אשר נסדרו אחר עורי ונחקקו זאת ר"ל העטרה עד שכל פרטיה וכלליה נחקקו באדם, ולכן ומבשרי אחזה אלוק"

ט	  איוב יט' כב'.

י	  ראה 'דע את דמיונך' בכמה מקומות בספר אודות השיטות הללו ומה החיסרון שלהן בפרט.

יא	  מאחר והתפיסה הפנימית האמיתית אין לה הקשר לשיטה זו או אחרת או אף לספר תורני זה או אחר, ורמז לדבר, מה שאמר משיח 

לבעש"ט בעת עליית נשימתו )מופיע באגרת לר' גרשון מקיטוב(: "אימתי קאתי מר? לכשיפוצו מעיינותיך חוצה" דהיינו המעיין הפרטי שלך 
וההכרה האמיתית שלך.

יב	  ויעידו כאלף עדים מקרי גירושין רבים המתחילים מאהבה ומסתיימים בשנאה, וכן מצוי לרוב שכעומק הקשר שבין שתי ידידים אם באו 

לידי מחלוקת קרוב הדבר שיבואו לידי שנאה כגודל האהבה, רק שהאדם המאוזן ידע למתק שנאה זו.

עצמינו יותר בדקות ויותר בדקות ויותר בדקות.

 שלב ראשון בהכרת עצמינו: 
לכתוב המידות והרגשים שאתה מרגיש עכשיו

יש ספרים ודרכים חיצוניים שמנסים ללמד בני אדם איך 
לפנימיות  אמיתית  נגיעה  להם  ואין  עצמם  את  להכיר 
האדם כלל!י אבל צריך להבין, גם בדרך של תורה - אפילו 
אותה הכרה שהוא הגיע אליה הוא רק שלב, ע"מ להגיע 

להכרה עוד יותר פנימית, ועוד יותר פנימיתיא.

לקחת  צריכים  מאיתנו  ואחת  אחד  כל  כמובן,  ראשית, 
דף ועט, ולרשום לעצמם את כל המעלות שלהם ומהצד 

השני גם את החסרונות שלהם. אבל לשים לעת עתה דגש 
הכרת  את  לעצמם  לשרטט  ולנסות  המעלות,  על  יותר 
בהם,  יש  טובות  מידות  אלו  עצמם,  של  הכללית  הנפש 
ואלו להיפך, אלו תכונות יש בנפש. בקו כללי מאוד של 
הנפש, וזהו שלב ראשון שכל אדם צריך לשבת ולעשות 

עם עצמו.

שלב שני: לכתוב ההיפוך של כל מדה וכח שאתה מרגיש
את  לעצמם  סידרו  ואחת  אחד  כל  כללי  שבאופן  לאחר 
השני,  הצד  של  המידות  ואת  הכלליים  טובות  המידות 
 - ותכונותיה  ואת תכונות הנפש בכללות, רצונות הנפש 
והפכם,  טובות  המידות  את  פעם:  עוד  מדגישים  ואנחנו 
מכאן   - הנפש  נטיות  ואת  הרצונות  ואת  התכונות  את 
ואילך מתחילה העבודה השורשית הפנימית, להבין, שכל 
ראשית,  והרצונות,  מהתכונות  או  מהמידות  ואחת  אחד 
ויש יסוד שני. כל אחד  מורכב מחלקים. יש יסוד ראשון 

מהמידות שגילינו והתכונות שגילינו, יש לו גם כח הפוך.

א"כ, כל כח ומידה ותכונה בנפש שאנחנו מכירים בעצמנו, 
מורכב מחלקים, ועוד, כל כח ומידה ותכונה בנפש שגילינו 

בנפשנו יש לנו גם את הצד ההופכי שלו.

להיכנס  מנת  על  היסודות  שני  הם  אלו  להבין:  צריך 
להבנת הנפש פנימה יותר, דק יותר ויותר עד אין קץ. שני 
היסודות הללו שנתבארו הם בעצם הפתח ע"מ להיכנס 

לתוך העולם הפנימי שבנפש האדם.

נפתח בחלק השני שהזכרנו. כל כח וכח שיש לנו בנפש- 
כדוגמא  דבר.  לאותו  ממש  הפוך  כח  לנו  שיש  בהכרח 
בעלמא, יש כח של אהבה ויש כח של שנאה. אם יש לנו 
אבל  שנאה.  של  כח  גם  לנו  שיש  בהכרח  אהבה,  של  כח 
בעומק יותר - דבר שאנחנו אוהבים אותו, על דרך כלל, 
כמעט ללא יוצא מן הכלל, אנחנו לא אוהבים אותו במאה 

אחוז, אלא אנחנו גם אוהבים אותו וגם שונאים אותו!

מאוד.  עמוק  הזאת  הנקודה  את  ולהבין  להתבונן  צריך 
שבעומק  בהכרח  אחת,  מידה  כלפיו  שגילינו  דבר  בכל 
אותו  כלפי  מתגלה  מידה  אותה  של  ההפכיות  גם  הנפש 
דבריב. זה רק שאלה של איזון ומינון כמה אנחנו אוהבים 
וכמה שונאים, אבל אנחנו לא שונאים באופן מוחלט ולא 
מאוד  נקדוה  זוהי  כלל.  דרך  על  מוחלט,  באופן  אוהבים 
יסודית, שצריך להתבונן עליה ולהפנים אותה עמוק בלב. 
היחס שלנו לכל דבר הוא לא חד, הוא כמעט ללא יוצא מן 

הכלל מורכב מדבר והיפוכו.

האב  בעלה,  את  אוהבת  האשה  אשתו,  את  אוהב  הבעל 



ו

בלבבי משכן אבנה

אוהבת  האם  האב,  את  אוהבים  הבנים  הבנים,  את  אוהב 
את הבנים, הבנים אוהבים את האם, ולעולם ישנה אהבה 
ניצוץ  יש  גם  הכלל  מן  יוצא  ללא  כמעט  אבל  להבנים, 
מניצוץ(  יותר  זה  רח"ל,  )ולפעמים  שנאה!  של  מסויים 
אבל גם אם האהבה היא עיקרית והיא חזקה מאוד והיא 

מוחלטת כמעט, בדקות יש גם ניצוץ לההפך.

אחד  אליו  שבא  דסלר  הרב  עם  שהיה  ידוע  מעשה  יש 
שהוא  רח"ל  בלילה  חלם  שהוא  לו  ואמר  מהתלמידים 
לוקח סכין ושוחט את הבן שלו. הוא נבהל מאוד בבוקר 
לאחר  מיד  רץ  והוא  חלום,  כזה  לחלום  מסוגל  שהוא 

יג	  בחלק השו"ת יבוארו מספר ספרים. ולמען נקל על המעיין להלן עוד מספר ספרים ידועים העוסקים בתיקון המידות. וכל אחד יבחר את 

הקרוב לנפשו: ספר אורחות צדיקים, ספר הישר, תיקון מידות הנפש לר' שלמה אבן גבירול, המספיק לעובדי ה', חובות הלבבות, נתיבות 
עולם למהר"ל, אגרת המוסר לר' ישראל מסלנט ועוד רבים מאד.

שחרית לרב דסלר, לשאול אותו מהיכן בא החלום הזה. 
גם  אבל  שלך,  הבן  את  אוהב  "אתה  דסלר,  הרב  לו  אמר 
יש לך ניצוץ בנפש הפוך. הוא מעורר אותך בלילה, הוא 
שלך,  מהשלווה  אותך  מוציא  הוא  לפעמים,  לך  מפריע 
רח"ל  החלום  את  שהביא  זה  הוא  בנפש  הזה  והניצוץ 
האדם  אותו  של  שעיקרו  בוודאי  להורגו".  הולך  שאתה 
אבל  הרבה,  אותו  אוהב  והוא  שלו,  הבן  את  שאוהב  הוא 
האם הוא אהב אותו במאה אחוז? לא, היה גם צד הפוך 

בנפש. בוודאי מכח כך הגיע החלום של הלילה.

חלומות – גילוי הכוחות העמוקים שבלב
מי שלא רוצה לעמול ולברר את הדקות של הנפש שלו, 
חולמים  ולפעמים  מועילים,  בלילה  החלומות  עבורו 
אדם  של  עניינו  שכל  שמבין  מי  אבל  מפחידים,  חלומות 
כאן בעולם זה לעבוד את הקב"ה, וחלק גדול מהעבודה 
אחזה  "מבשרי  עצמו,  של  ההכרה  היא  עולם  בורא  של 
הכרה  בה  יש  עצמו  של  שההכרה  מבין  והוא  אלוה", 
חיצונית ויש בה הכרה פנימית, וההכרה הפנימית מורכבת 
יכול  החלום  אדם,  אותו  ולגבי   - מדקות  לפנים  מדקות 

לשמש ככלי גדול לעבודת ה'.

יש מעשה ידוע מהחפץ חיים שפעם הוא חלם שהוא נהיה 
עשיר, ולאחר מכן התענה תענית חלום. הוא אמר, "ממה 
נפשך.  אם החלום הוא אמיתי ואני אהיה עשיר, אז גדול 

חלום  לא  זה  ואם  מזה.  מפחד  ואני  העושר,  ניסון  מאוד 
אמיתי, אז למה חלמתי את זה? הרי ביום לא הרהרתי על 
זה, הרי שבהכרח זה נובע מעומק נקודת הנפש שזה מה 

שאני רוצה! על זה גופא אני צם."

בכל חלום וחלום שאנחנו חולמים אנחנו צריכים לבדוק 
את שלושת הדברים הללו: האם הרהרנו על הדבר ביום, 
ואם לא, צריך להרהר שהחלום הזה בא מהמקום הפנימי 
שבנפש, שזהו עומק הנפש. עיקר החשד שצריך שיהיה 
החלום  הנפש.  של  הרצונות  עומק  מגילוי  בא  שזה  הוא 
היותר  לפעמים  רצונותיו,  הם  מה  לאדם  ומראה  מברר 
נעלמים  והיותר  היותר דקים  ולפעמים הרצונות  גלויים, 

שבנפש.

עצות איך להקשיב אל דקות הנפש
חלק  הוא  החלום  הנפשו,  לדקות  להקשיב  הרוצה 
בכללות  נסקור  פנימי.  מקום  לאותו  להגיע  מהדרכים 
בנקודות  לגעת  יכול  האדם  איך  בס"ד  בקצרה  ממש 

הדקות של הנפש . בכללות הדברים ממש:

א( לימוד עמוק מאוד בדברי רבותינו, 
באופן של דרך מהלך ושיטה.

כל מי שלומד עמוק בדברי רבותינו בעלי המוסר, מדורות 
ראשונים ועד דורות אחרונים בכל הבתי מדרשות, ראה 
הדק.  מן  הדק  של  הדקויות  את  לברר  עמלים  היו  שהם 
בפרט בדור אחרון, בספר 'מכתב מאליהו' של הרב דסלר, 

לברר  עמל  היה  הוא  איך  מאוד,  גלוי  באופן  נראה  הדבר 
מכח מה שהוא קיבל מרבותיו, את הדקויות של הנפש.

א"כ המהלך הראשון הוא בירור ע"י לימוד שיטתי עמוק, 
ללמודיג את חלקי המידות ופרטיהם ודקותם. זוהי נקודה 

הראשונה.

ב( זמן בכל יום להכרת הנפש
כמו שיש בני אדם שיש להם חוש נגינה דק יותר וגס יותר, 
יש בני אדם שיש להם חוש טעם יותר דק ויש כאלה שיש 
להם יותר גס, כן יש בני אדם שיש להם חוש הבחנה דק 
לו את אותו חוש, צריך  נפשם. מי שיש  יותר להכיר את 



ז

ראש           כסלו           חודש

לזהות אותו, ואז הוא צריך לרכז את עצמו ולייחד לעצמו 
אותו  להוציא  מנת  על  חוש,  אותו  עם  להתבוננות  זמן 

מהכח לפועל.

הראשון  במהלך  שווים.  אדם  בני  כל  לא  בזה  אבל, 
שאמרנו, כל בני אדם לפי ערכם לומדים בדברי רבותינו 
את הדקויות של הנפש לפי השגתם. החלק נתלה בחוש 
הטבעי שהקב"ה נתן, וכל אחד יכול לחדד אותו לפי ערכו, 
שקיים  הדק  בחוש  חלק  לו  יש  אחד  שכל  בוודאי  אבל 

בנפשו.

ג( למצוא ידיד, ולברר נפשו עמו
למצוא  להם  אפשר  אם  ואחת  אחד  כל  השלישי  החלק 
את  יחד  איתם  מבררים  שהם  ידידה(  )ולנשים,  ידיד 
ידיד  עם  המשותף  הליבון  מאוד  רבות  ופעמים  הדברים, 
הקרוב לנפש שלהם, שמתאימים ומבינים אחד את השני, 
וההכרה  הנפש  בכוחות  ההבנה  את  הרבה  לפתוח  יכול 

העצמיתיד.

ד( שקט פנימי
החלק  את  קיים  בוודאי  שהאדם  אחרי  בא  זה  שלב 
רבותינו  בדברי  בעיון  הדברים  את  למד  שהוא  הראשון: 
את  ללמוד  רבותינו,  בדברי  אלא  זרים,  בספרים  )ולא 

הדברים בשיטתיות(.

שהאדם  פעמים,  כמה  כבר  שדובר  מה  הרביעי-  החלק 
צריך לייחד לעצמו זמן של לב, זמן של שקט, כאשר האדם 

יד	  ראה מסכת ברכות )ה:( שלרבי יוחנן היו עשרה בנים ומתו כולם, והיה מנחם אחרים בעצם בנו הקטן 'דין גרמא דעשירא ביר' )שרבי יוחנן 

תלה עצם קטן מבנו האחרון שמת על צווארו והיה הולך לבית האבלים, וכשהיו רואים את העצם היו מתנחמים(, והיו לו כוחות נפש עצומים לעמוד 
בניסיון ולנחם אחרים. והגמרא במסכת בבא בתרא )פד.( מספרת שכאשר נפטר ריש לקיש )חברותא של רבי יוחנן( היה רבי יוחנן מצטער 
מאוד על מותו. שאלו מי ילך ויישב את דעתו? אמרו: ילך רבי אלעזר בן פדת, שהיה חריף מאוד בלימוד. הלך ולמד לפני רבי יוחנן. כל הלכה 
שאמר רבי יוחנן אמר לו רבי אלעזר יש לי ראייה לדבריך. אמר לו: אתה לא כמו ריש לקיש, כשהייתי אומר לו הלכה לריש לקיש היה מקשה לי 
24 קושיות ומתרץ 24 תירוצים. היה רבי יוחנן קורע בגדיו והולך ובוכה 'איפה אתה ריש לקיש, איפה אתה ריש לקיש' ? עד שיצא מדעתו. ביקשו 
חכמים רחמים עליו ונפטר רבי יוחנן. שאל רבי אליהו לפיאן: איך אדם גדול בענקים כזה שעמד במיתת עשרה מבניו, נשבר במיתת ריש לקיש? 
אלא כל זמן שהיה לרבי יוחנן חברותא ברמה שלו שיכל להקשות ולתרץ וללבן את הסוגיות לעומקן, אגר כוחות נפש עצומים בהם יכול היה 
 לעמוד בייסורים שעבר, אבל כשמת ריש לקיש ולא מצא חברותא מתאימה כבר לא יכול היה ויצא מדעתו. ועל זה נאמר או חבורתא או מיתותא.
וראה עוד בעניין נקודת ה'חבר' בספר ליקוטי מוהר"ן ל"ד, ובתורה קפ"ד כתב: "כי כשמדברין עם חברו ביראת שמים. אף שאין חברו מקבל 
ממנו, אף על פי כן הוא מקבל התעוררות מחברו, כי על ידי ההכאה שיצאו הדבורים מפיו לחברו, על ידי זה חוזר האור אליו, )וזהו בחינת 
אור חוזר ממש המובא בכתבים עיין שם(. כמו מי שמכה בכותל שחוזר הדבר אליו, כמו כן כשמדבר לחברו אף על פי שאין חברו מקבל 
ממנו, אף על פי כן הוא בעצמו יכול להתעורר מהם, על ידי ההכאה שיצאו הדבורים לגבי חברו והכו בו וחזרו אליו. ועל כן אם היה מדבר 
אלו הדבורים בינו לבין עצמו יכול להיות שלא היה מתעורר מהם כלל, ועל ידי שדברם לחברו, נתעורר מהם אף שחברו לא נתעורר, כי חזרו 
אליו על ידי בחינת ההכאה כנ"ל. )וזה בחינת אור חוזר שהוא על ידי בחינת הכאה כמבאר בכתבים והבן(". ]"בכתבים" הכוונה בכתבי הקבלה 

של האר"י הקדוש[.

ולאחר  ההתבוננות  מכח  נפשו  של  הפנימי  למקום  נכנס 
מכן מכח ההשקטה, כאשר הנפש מגיעה למקום השקט 
הפנימי, באופן טבעי רמת ההכרה שם גבוהה יותר, ובתוך 
השקט אפשר להרגיש דברים דקים יותר שלא מרגישים 
ככל  רעש.   של  בזמן  נמצאים  כאשר  שעה,  שעה  אותם 
שההאדם יכול להיכנס לשקט עמוק יותר, אז הוא נכנס 
למקום עמוק יותר בנפש, למקום דק יותר בנפש, וע"י כן 

הוא יכול להכיר את נפשו ביתר שאת וביתר עוז.

זה אחד מן הדרכים החזקות ביותר להכיר את העומק של 
הנפש ואת דקותה, ע"י כניסה מכח התבוננות, ואחרי זה 
)או השקטה מעיקרא, איש לפי צורתו(, להגיע  השקטה, 
למקום שקט בנפש. ובמקום העמוק בתוך הנפש האדם, 
יותר,  בדקות  יותר,  בבירור  יותר,  נפשו  את  חווה  הוא 
ומשם מגיעה הכרה נפלאה מאוד, איש לפי ערכו והשגתו.

ה( מודעות בחיי יום יום, להמחשבות 
וההרגשים המתחלפים

החלק החמישי הוא אפילו שלא בזמן ההשקטה שעליה 
דובר בחלק הרביעי.

הוא  אז  אישית,  מודעות  עם  יותר  חי  שהוא  ככל  האדם, 
ולהרגשות  כרגע,  שחולפות  למחשבות  לב  שם  יותר 
שעוברות כרגע מהר. יש מחשבות שהאדם חושב עליהם 
פחות.  ומי  יותר  מי  להם,  מודע  אחד  וכל  זמן,  הרבה 
מהר,  עין,  בכהרף  באדם  שעוברות  מחשבות  הרבה  ויש 
חי  שהאדם  ככל  מהר.  עין,  בכהרף  שעוברות  והרגשות 



ח

בלבבי משכן אבנה

במודעות יותר, אז אפילו מחשבות שעוברות מהר מאוד, 
ומכיר  אותם  מזהה  לאט  לאט  הוא  באוויר,  הפורח  כעוף 
עין, הוא  וחולפות כהרף  וגם ההרגשות שמגיעות  אותם, 

לאט לאט יכיר אותם.

להיות  צריך  הוא  יותר,  מודעות  עם  חי  שהאדם  ככל 
בהקשבה פנימית מתמדת, הן למחשבותיו והן להרגשותיו, 
ולא לזלזל ולו במחשבה קלה שחולפת במוחו, ולו בהרגש 
וההרגשות הללו  ולהבין שהמחשבות  בליבו,  קל שעובר 
הם  כלומר,   – השטח"  פני  על  שצפים  "מים  כמו  הם 
הגילויים של עומק נפשו. ככל שהאדם חי במודעות יותר, 
אז הוא שם לב לאותם מחשבות דקות ולהרגשות דקות 

ואז ההכרה שלו בנפש הולכת ומתחדדת תמיד.

ו( הכרת עצמנו ע"י חלומות
עיקר  שהוא  פתחנו  שאיתו  החלק  והוא  האחרון,  החלק 

טו	  ההתעקשות בלימוד דברי רבותינו כהקדמה קריטית, אחת מהסיבות היא שכל בר איניש שזכה להכנס לנפשו מעט יודע שהנפש הפנימית 

עמוקה מיני ים, והנכנס לים זה ללא הקדמת דברי רבותינו ייאבד עצמו ולא יקבל את התוצאה הרצויה. דברי רבותינו הן כמפה ושבילים בנפש 
האדם, אך לא סתם מפה אלא מפה המביאה את הנפש לתכלית.

בשינה,  השינה.  הכח  ע"י  הוא  כסליו,  חודש  של  הסוגיה 
דקים  דברים  בליבו  במוחו  במחשבותיו  מתגלה  האדם 
לשים  יכולים  לא  האדם  בני  רוב  היממה  שבמשך  מאוד, 

לב אליהם.

החלקים  בחמישה  נפשו  את  להכיר  תמיד  שעמל  מי 
הקודמים שהזכרנו, השינה נותנת לו גילוי נוסף להכיר את 
עומק נפשו. הוא יכול לגלות בשינה דברים שהוא עצמו 
הוא  אבל  נפשו,  בעומק  שקיימים  להסכים  קשה  לו  היה 
וכשהוא  יותר,  לברר  מנסה  הוא  ממילא  ואז  אותם,  חלם 
לא  שחלומות  יגלה  הוא  כלל  דרך  על  עצמו,  את  יברר 
בא רק מה'עשנים של המאכל', אלא פעמים רבות מאוד 
החלום יתגלה מכח דקות עומק הנפש שנמצאת בתוכו. 
ע"י כן מתברר ששינה לא הפכה להיות דבר לבטלה, אלא 

היא הפכה להיות כלי חשוב מאוד להכיר את עצמו.

לסיכום
למי  רק  שייכים  הם  בס"ד,  היום  שנאמרו  הדברים  כל 
רוצה  שהוא  רק  לא  אבל  פנימיים.  חיים  לחיות  שרוצה 
לחיות חיים פנימיים, אלא שהוא באמת נכנס לתוך עולם 
פנימי. ומה שהוא נכנס לתוך עולם פנימי, זה לא כניסה 
ע"מ להישאר בפתח או קרוב לפתח, אלא זה ע"מ להיכנס 

יותר פנימה ויותר פנימה.

הדברים הללו הם לא כהתחלה של עבודה, אלא כהמשך 
חושק  והוא  הפנימי,  לעולם  הדרך  במפתן  שדרך  למי 
שהוזכרו  הללו  הדרכים  ששת  ואז  יותר.  להיכנס  תמיד 
בכללות ממש אלו הם דרכים איך להגיע למקומות דקים 
יותר בנפש, פנימיים יותר בנפש, מאירים יותר בנפש, עד 

שהאדם זוכה להגיע למקום הפנימי ביותר בנפשו.

צריך לזכור בהתחלת הדרך שהתכלית היא להגיע לבסוף 
למי שאמר והיה העולם, רק שאנחנו עוברים תהליך על 

מנת להגיע למקום הפנימי, אליו ית"ש.

יזכה אותנו הבורא ית"ש שנזכה להיות מאלו שמבקשים 
כדרך  נפשם,  את  יותר  שמבקשים  מאלו  פנימי,  עולם 
להגיע לעצמם ומשם לקב"ה. נחזור ונדגיש שוב: לא לדלג 
הלימוד  שהוא  הראשוןטו,  השלב  על  ואופן  פנים  בשום 

העיוני בדברי רבותינו דווקא, להכיר את שורשי המידות 
וחלקיהם. מכח כך, שנזכה לעלות יחד כל הכנסת ישראל, 
בסולם העולה בית אל, להכיר את נפשותינו, בבירור גמור 
והיה  כך, להכיר את מי שאמר  ומתוך  יותר,  ועמוק  יותר 

העולם, לדבוק בו בשלימות אמיתית, יחד כולם.



ט

ראש           כסלו           חודש

שאלות ותשובות עם הרב

כבר,  אמר  שהרב  מאליהו  מכתב  מספר  חוץ  שאלה: 
האם יש עוד איזה ספרים שהרב מציע ללמוד?

תשובה: חוץ ממכתב מאליהו, אפשר ללמוד את הספר 
'שפתי חיים- מידות', שני כרכים של ר' חיים פרינדלנדר. 

דעת'  'שיעורי  לספר  להיכנס  גם  יכול  עמוק,  שיותר  מי 

יכול ללמוד ספרי  יותר עמוק,  של הרב בלוך. מי שעוד 

'המאורות  הספר  את  לקרוא  מומלץ  מאוד  ירוחם.  ר' 

הגדולים', שזה תולדותיהם של חכמי בעלי המוסר, מר' 

בית  של  הסדר  גם  שלפנינו.  הדור  עד  מסלנט  ישראל 

הרב  אותם  שהוציא  ספרים  ואלו  ללמוד,  אפשר  קלם 

דסלר בדורינו, של בית המדרש של קלם, תורת קלם.

דברים  ומוצאים  הרשימה  את  כשעושים  שאלה: 
שליליים בתוך עצמינו, מה לעשות איתם?

מפה.  כמו  להכיר  ע"מ  רק  אותם  רושמים  תשובה: 
אנחנו לא מדברים עכשיו על מה לעבוד. רק לרשום את 

נקודת  עיקר  כללית.  כהגדרה  בנפש,  שמכירים  מה  כל 

החיוביות,  בנקודות  שתהיה  צריך  הנפש  של  הריכוז 

ולא בשליליות. לא להתעלם מהשלילי, אבל האדם צרך 

להיות מרוכז בחיובי.

שאלה: כשנשים מתבגרות, אז השינה יותר קשה להם, 
רוחנית  סיבה  יש  האם  להירדם.  וקשה  פחות  וישנים 

לזה?

תשובה: הסיבה הרוחנית הפשוטה היא, שזמן השינה 
הלב.  של  וגילוי  המוחין  של  הסתלקות  זמן  זה  שבאדם 

אז   - אישה  ובפרטות  מבוגר,  יותר  נהיה  שהאדם  ככל 

מתגלה יותר כח של לב. בלשון חז"ל, זה נקרא 'זקן מלא 

רחמים', אז הלב נעשה יותר רך. וכן על זה הדרך מצינו 

מנת  על  יותר  מבוגר  שיהיה  צריך  לעמוד  שניגש  שחזן 

הנטיה  אז  רך,  יותר  שהלב  ככל  רך.  יותר  לב  לו  שיהיה 

של השינה כבר קיימת ביום, וממילא הצורך לישון הולך 

ונחלש.

שאלה: כשהרב אומר להתמקד יותר על החיובי, האם 
אז  רצונות  אלו  רוצים  שאם  בגדר  חיובי  דווקא  הכוונה 

שמתאים  דווקא  לאו  זה  שחיובי  או  גם?  ה'  רצון  שזה 

לרצונו של הקב"ה?

וודאי  הוא  הקב"ה,  של  רצון  שהוא  רצון  כל  תשובה: 
רצונות של הנפש הבהמית, שהם לא מחמת  יש  חיובי. 

מה שהקב"ה רוצה, וזה עצמו יש בו רצונות טובים ויש בו 

רצונות שליליים. ודאי שזה יכול לגלות גם את הרצונות 

הבהמיים שרוצים את הדבר לא מחמת שזה רצון ה', אלא 

מחמת עצם הרצון, וזה יכול לגלות את הרצון האלוקי. 

וזה גופא צריך בירור אם זה יכול לגלות את שניהם.

להתמקד  אומר  כשהוא  מתכוון  הרב  מה  אז  שאלה: 
יותר על החיובי? זה דווקא רצונות, או גם מידות ודברים 

כאלה?

החיוביים  הרצונות  על  רק  שמתמקד  מי  תשובה: 
כי  מעצמו,  מנותק  כלל  בדרך  הוא  לקב"ה,  ששייכים 

האדם לא נמצא במדריגה שעיקר הרצונות שלו זה רק 

רצון ה', על דרך כלל. לכן חייבים להתמקד גם ברצונות 

ה'. אבל  גם רצון שהוא רצון  זה  ולהוסיף על  הטבעיים, 

להתמקד רק ברצון ה'- על דרך כלל זה דילוג במדריגת 

אבל  לו,  וטוב  אשריו  שם,  שנמצא  מי  האדם.  של  נפשו 

רוב בני האדם לא נמצאים שם.

לשינה  בנוגע  מקודם  אמר  שהרב  מה  לפי  שאלה: 
בנשים שהם מתבגרות, אז זאת אומרת שלפי זה אישה 

שהיא כמה זמן כל יום מתבוננת על עצמה, ממילא היא 

תצטרך פחות שינה?

זה  לפעמים  אז  יותר,  גבוה  חי  שהאדם  ככל  תשובה: 
שיש  אדם  בני  יש  שינה.  פחות  צריך  שהוא  לזה  גורם 

שצורכות  גופניות,  סיבות  מיני  וכל  גופנית  חולשה  להן 

הפנימית  התפיסה  נקודת  עצם  מצד  אבל  השינה.  את 

הסיבה  אז  יותר,  פנימה  חי  השאדם  ככל  הנפש,  של 

בוודאי  ונחלש.  הולך  שדובר  מה  לפי  שינה  לצרוך  שלו 

אנחנו  ולעולם  חומר  בעלי  ואנחנו  אדם  בני  שאנחנו 



י

בלבבי משכן אבנה

צריכים לישון, ואומרים בחז"ל 'שבועה שלא ישן שלושה 

בנפש  מסוימת  לשינה  הצורך  אבל  אותו',  מלקין  ימים 

הולך ונחלשת, ככל שהאדם חי יותר פנימי.

העבודה.  של  העניין  כל  על  כללית  שאלה  זה  שאלה: 
יש כאן חבורה שלומדים "חובת הלבבות", והם לומדים 

שאי  למדו  הם  ושמה  האלוקים",  עבודת  "שער  עכשיו 

אפשר להגיע לנשמה עד שקודם מתקנים את המידות, 

המידות  ושאר  והתאוה  הגאוה  את  לתקן  צריכים  קודם 

ומשאר  מהרב  אבל  לנשמה.  להגיע  אפשר  זה  ואחרי 

הרגשה  מתקבלת  הרב,  של  השיעורים  וכל  הספרים 

שזה לא בדיוק ככה, שאפשר להגיע לנשמה ועל ידי זה 

לתקן את המידות, ולא חייב להיות שקודם מתקנים את 

המידות ואחרי זה עובדים על הנשמה. איך זה מסתדר?

נכונה מאוד. החוה"ל היה אחד  השאלה היא  תשובה: 
שבדורות  רבותינו  בדברי  מבואר  אבל  הראשונים,  מן 

אז  משיח  ביאת  של  לזמן  שמתקרבים  ככל  האחרונים 

נקודת  בזה  יש  בעולם.  יותר  מאיר  הנשמה  של  האור 

מעלה וזה גם יכול להביא כישלון. נקודת המעלה היא, 

יותר בקלות, מחמת שהאור  שאפשר להתקרב לנשמה 

של  אפשרות  לנקודת  גם  מביא  וזה  מאיר.  הנשמה  של 

תקלה, כי אז יכול להיות שהאדם ינסה להיכנס לעבודה 

וע"י  הנשמה  אור  לו  ויאיר  המידות,  תיקון  בלי  פנימית 

המלוכלכות,  למידותיו  תיכנס  שנשמתו  יגרום  זה  כן 

וכל עבודתו תהיה לא נקיה. האם זה נכון שיש איזשהי 

נטיה שמבואר יותר שהאדם קודם צריך לתקן את נפשו 

בשלימות ולאחר מכן להאיר את אור הנשמה? זה נכון. 

של  האור  האחרונים  שבדורות  אמרו  עצמם  רבותינו 

להגיע  מנת  על  פתח  יוצר  והדבר  יותר,  מאיר  הנשמה 

את  לדעת  וגם  בזה  להשתמש  צריך  הפנימית.  לנקודה 

הסכנה שבזה, ולנסות בד בבד, לעבוד על המידות ]יחד 

יפול ח"ו  וליזהר שלא  עם עבודתו להגיע אל הנשמה[, 

עם עבודה זו.

שאלה: מה שהרב אמר בתחילת השיעור שהאיש נברא 
מהשינה,  נבראה  והאישה  השכל,  מכח  בחכמה,  יותר 

כמו  ספרים  לומדים  כשהם  לנשים  האם   - הלב  מכח 

חוה"ל שמדבר יותר מה השכל אומר, האם 

ללכת  כדאי  ולהם  המדויק,  המהלך  בדיוק  לא  זה  להם 

במהלך שעובד יותר מהלב ולא מכח השכל כ"כ?

אבל  נכונה.  היא  ההגדרה  מאוד,  כללי  באופן  תשובה: 
יכול  לא  זה  אז  בכלל,  שכל  בלי  לב  עם  הולכים  אם 

היא,  רבותינו  עסקו  שבה  הבעיה  כן,  על  יתר  להצליח. 

השכל  עם  משתמשות  הנשים  האחרונים  שבדורות 

במקומות  שמשתמשים  ברגע  כן,  אחרים,  במקומות 

אחרים עם השכל, אז הם מעוררים את כח השכל שלהם, 

יהיה  ממילא  אז  לקדושה,  זה  את  יכניסו  לא  הם  ואם 

בזה נקודת הפרעה. אם הם לא היו מעוררות את השכל 

ללב.  קרובה  יותר  היתה  העבודה  אז  אחר,  דבר  בשום 

ברירה  אין  אחרות,  בחוכמות  השכל  את  שעוררו  אחרי 

גם  עוררו  שהם  שכל  של  כח  אותו  עם  להשתמש  אלא 

לקדושה. עדיין בכללות אצל רוב הנשים כח הלב נשאר 

של  עבודה  היא  העבודה  ועיקר  השכל,  מכח  חזק  יותר 

לב, ופחות יותר עבודה של שכל. בוודאי שדברי רבותינו 

ולא  אנשים  של  לדרך  יותר  נטה  זה  לשכל  יותר  שנטו 

לדרך של נשים, אבל מכיון שרוב הנשים בדורנו השכל 

שלהם משתלב במקומות אחרים, צריך את אותו כח של 

איתו  משתמשים  כן  כבר  שהם  השכל  שיעור  כפי  שכל 

ולהתשמש בו בקדושה.

שאלה: בספר של ר' חיים פרינדלנדר יש חלק שם על 
"עדים זוממין", האם זה גם חלק מהלימוד להנשים, או 

יש לדלג על זה?

תשובה: כל נקודה שקשה לאיש לפי ערכו, נשים ידלגו 
על זה. אי אפשר לתת הכוונה אחידה. כל נפש משתנה, 

אבל כל נקודה שקשה, ידלגו. יש כמובן כיוון שסוף כל 

ניתן  ולא  קטנה  בישיבה  לבחורים  שנכתב  ספר  זה  סוף 

שהן  ושם  פה  נקודות  שיהיו  בוודאי  בסמינר,  לבנות 

קשות. הרב דסלר מדבר בשפה יותר קלה. אם קשה לה, 

אז שתלמד עלי שור.

את  להכיר  עצמו  הבנת  של  הזה  המהלך  כל  שאלה: 
זה כבר עכשיו הכרת הנשמה,  והמידות, האם  הרצונות 

יותר עמוק, שקודם צריך  או שהנשמה זה מקום הרבה 

שמגיעים  עד  עצמו  הכרת  של  תהליכים  הרבה  לעבור 

לשם?



יא

ראש           כסלו           חודש

תשובה: הצד השני הוא הנכון. מתחילים מהכרה של 
הנפש הבהמית, לאחר מכן הנפש האלוקית, לאחר מכן 

הרוח. להגיע לנשמה, זה רחוק.

שאלה: כיוון שהנשמה זה דבר מאוד עמוק, כמו שהרב 
אמר, האם שייך בכלל שאדם שהוא עבר את כל הדברים 

האלה שיהיה איזה שהוא חיבור לקב"ה, להרגיש מחובר 

כזה  שייך  שלא  או  עמוקים,  למקומות  ומחובר  לקב"ה 

דבר בכלל?

בהתחלה,  שנאמר  מה  כל  ששייך.  בוודאי  תשובה: 
אותו  בונים  אז  שלם  באופן  דבר  של  שבנין  הכוונה 

מלמטה למעלה, וודאי שיש ניצוצות של המקום העליון 

עד  ברור  אותם  להבין  אפשר  אי  רק  למטה.  שמאירים 

שמגיעים פנימה יותר. לכל אחד יש גם את הניצוץ של 

הנשמה, ומכח כך הוא גם יכול להתחבר לקב"ה. זה יכול 

יכול  זה  או  עמוקה,  תמימות  של  פשיטות  מכח  להיות 

מעומק  להיות  יכול  זה  או  תפילה,  של  מעומק  להיות 

של שיחה עם הקב"ה, זה יכול להיות מעומק של אהבה 

יש  שם.  נמצאת  לא  הנפש  כללות  עדיין  אבל  להקב"ה, 

בקע מסויים שדרכו האדם מתחבר. דומה למה שדיברנו 

של  האור  לכן  מתקרב,  הגאולה  שאור  שכיוון  מקודם, 

נקודות  למצוא  קל  יותר  גם  ולכן  מאיר,  יותר  הנשמה 

ששם  לומר  אפשר  אי  אבל  להתחבר.  אפשר  שדרכם 

האדם נמצא. האור מאיר שם באופן חזק והוא יכול דרכו 

ולכן  למטה,  היא  שלו  המדרגה  כללות  אבל  להתחבר, 

למעלה,  מלמטה  מתחילה  היא  המידות  של  העבודה 

בצורת בניין מסודר.

אפשר להתחיל עם עבודה של נשמה, אבל זה דרך יותר 

מסוכנת. יש בני אדם שמחמת שאין להם כח להתמודד 

עם הנקודות הנמוכות, אז הם לא יעשו כלום. אז אתה 

נותן להם את האפשרות להתחיל מלמעלה. יש בני אדם 

שהבקע העליון שלהם חזק ומאוד, וקשה להם להתחיל 

אדם  בני  יש  מלמעלה.  מתחילים  הם  ואז  מלמטה, 

אז  הצלחה,  מתחושת  להתחיל  תמיד  שלהם  שהנטיה 

הם מתחילים מלמעלה. אפשר להתחיל מלמעלה, אבל 

על  כשמדובר  סיכון.  מאוד  הרבה  בה  שיש  נקודות  זה 

סדר עבודה בנוי, אז זה מתחיל מלמטה למעלה, בצורה 

מסודרת, זה היה עיקר רוב הדרך במשך כמה דורות של 

עליונות,  יותר  בדרכים  שדרכו  כאלה  גם  היה  רבותינו. 

שבדקות אלו דרכים יותר מסוכנות.

מנסה  אני  העבודה,  את  מתחילה  שאני  לפני  שאלה: 
ידי  זה על  בדרך כלל להרגיע את עצמי. אני עושה את 

שאני מתחברת לקב"ה. חושבת על פסוקים על הקב"ה, 

מרגישה  אני  ובאמת  אותי,  מרגיע  וזה  סוף",  ה"אין  על 

באמת  זה  מרגישה  שאני  הזה  ההרגש  האם  מחוברת. 

רגש של נשמה של משהו עמוק? או שזה רק פשוט היכי 

ממה  עמוקים  יותר  הרבה  רבדים  ויש  להרגיע,  תמצי 

שאני מרגישה ויש משהו מלמעלה?

המדוברת  את  אישי  באופן  מכיר  לא  אני  תשובה: 
שאני יכול לענות. אבל בדרך כלל, הרגש שיש בו נקודה 

מסוימת פנימית, מחמת שיש בקע מסוים בנפש שיכול 

כל אדם להתחבר אליו. אבל האדם לא נמצא שם אלא 

יש  מקום.  לאותו  להתחבר  יכול  הוא  ואז  אחד,  לרגע 

עבודה שמגיעה מלמעלה, לחיות שם באופן קבוע, אבל 

מסוכן.  מאוד  זה  מלמטה,  עצמו  את  תיקן  שלא  לאדם 

לחזור  צריך  אבל  כן,  עליון  למקום  פעם  מידי  להתחבר 

מלמטה לתקן את הכל.

לגעת  בלי  מלמטה,  לעבוד  ברורים:  יהיו  שהדברים 

מאוד  קשה  זה  לקב"ה,  להתחבר  העליונות  בנקודות 

לרוב בני האדם, ובפרט בדורינו אנו. לכן כל אדם צריך 

ובמקביל  נמצא,  הוא  שבו  מהמקום  לקב"ה  להתחבר 

לכך, לאחר מכן לעבוד מתתא לעילא. החיבור לנקודה 

הפנימית, איש לפי ערכו. באמת פעמים זה חלקו דמיון, 

כל  סוף  דמיון,  זה  אם  גם  אבל  אמיתי.  יותר  זה  פעמים 

והלוואי  לקב"ה,  מסויימת  בנקודה  מתחבר  הוא  סוף 

שאלה יהיו כל הדמיונות של כולם. אבל לבנות את כל 

העבודה בסוף רק על החלק הזה, בשום פנים ואופן לא. 

אם זה הנקודה שמרגיעה את הנפש ולאחר מכן חוזרים 

גמור,  זה בסדר  לעבודה לפי המדריגה שבו היא נמצא, 

מקום.  באותו  נוגעים  שדרכו  סדק  רק  שזה  מבינים  אם 

אבל חוזרים בחזרה למקום האמיתי של עבודת הנפש, 

ומשם עובדים לתקן אותה זה הצורה השלימה והנכונה.



 שיעורי מורינו 
 הרב שליט"א

  

ב"קול הלשון"
 ישראל 073.295.1245
USA  605-313-6660 

לקבלת העלון השבועי 
בדוא"ל 

לפי סדר הפרשיות, 

 יש לשלוח בקשה 
לכתובת: 

bilvavi231@gmail.com

שיעור שבועי ירושלים
בלבביפדיה 

עבודת ה'
יום ה' 20:30 בדיוק

רח' הרב בלוי 33
 לפרטים 

052.763.8588  
שיעור עץ חיים 21:05

 שיעור שבועי חולון 
 בלבביפדיה 

 מחשבה
יום ד' 20:30

משפ' אליאס 
רח' קדמן 4
 לפרטים 

050.418.0306

 רכישת ספרי הרב: 
 ספרי 

 אברמוביץ

 משלוח ברחבי העולם
03.578.2270  

books2270@gmail.com 

U.S.A. 
SHIRAH DISTRIBUTORS 

Tel. 718-871-8652 
  

4116 16th Avenue 
Brooklyn, NY 11204 
sales@shirahdist.com




